Produced with a Trial Version of PDF Annotator - www.PDFAnnotator.com الطريقة الدوميّة الخَلْوَتِيّة

وأشرها فيالفسكة والجخاعكة

يلتويع د دف:

# مَوْقع الطريقة الدُومِيَّة الخَلُوتِيَّة

مکنی/ د. القطب محد طبلیم رفتم الفید/ ع۲۵۰ تاریخ/ ۱۹۹۷۹۸۰ کارچز/ ۱۹۹۷۹۸۶

# مَوْقِع الطريقة الدُومِيَّة الخَلُوتِيَّة

العبادة في الإسلام

اهداءات ۲۰۰۱ الدكتور/ القطب معمد طبلية القاعرة

# العِبَازُةُ فِي الْمِينَالِينَ الْمِينَالِينَ الْمِينَالِينَ الْمِينَالِينَ الْمِينَالِينَ الْمِينَالِينَ الْمُناسِينَالُونَ وَلِي الْمُؤْلِقِ الْمِلِقِ الْمُؤْلِقِ الْمُلِقِ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ

وأشرها فالفك والجخاعكة تأليف تأليف الكركتورهاي فبراللهف

الأستاد المساعد بكلية أصول الدين جامعة الأزهــر





دارالصفوة للطباعة والنشروالتوزيع بالغردهاة

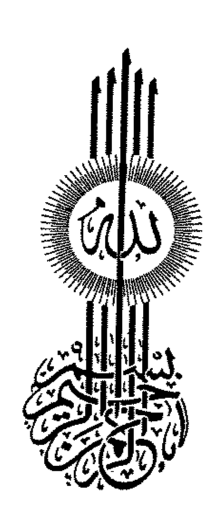
## حقوق الطبع محفوظة



## دار الصفوة للطباعة والنشر والتوزيع

الطبعة الأولى ١٤١١ هـ. ١٩٩١ م

ش- ج. م. الغرنطة ، البحر الأحسر ت: ١٤٠٤٠٥ ، ١٤٠٤٠٥ ، ١٤٠١٠٥ ، ١٤١٢٠٥ ت ، القاهرة ت : ٢٧٠٦٢٠ ، ١٤٠٠٠١٥ ، ١٢٠٠٢٢٠



#### تقيدمية

بقلم ، محمد زكم الدين محمد أبو القاسم

خلق الله تعالى الإنسان على صورة فريدة متميزة ؛ فيها جماع مان هذا الكون من الخصائص ، والعناصر :

ذلك : أنه مخلوق من الطين ؛ في مراحله ، وأطواره ، وَمُمَدُّ بكل ما في الغرائز من ؛ حاجات ، ومطالب ... ومزود بطاقة الروح ، بكل مافيها من سمو ، وإشراق ، وهو \_ في نفس الوقت \_ ممنوح طاقة الفعل ؛ بكل مافيها من معانى : الإدراك ، والتمييز ، والمفاضلة ، والحكم .

ذلك الذي وصنفه بعضهم بقوله :

وتحسب أنك جرّمُ صغير وفيك أسطوى ألعالمُ الأكبرُ؟

وهو : إذ خلق على هذا المستوى من الخلق ، وكُوَّن على هذه المنزلة من الإعداد ، المتميز ؛ فقد كرَّم بشتى الوان التكريم :

الناشئة عن طبيعة الخلق ؛ كما في معرفة الأسماء ـ حسبما يراه فريق من المحققين ـ

أو المترتبة على حكمة الخلق ؛ كما في إسجاد الملائكة له ؛ سجود إجلال ، وتقدير - بيقين - لاسجود عبادة ، وأنقياد ، وهو أسمى مايكون من التجلّة ، والاحترام .

بل إن قضية التكريم - فيه - لم تكن وقفاً على أصله ممثلًا ف شخص آدم عليه السلام .

وإنما كانت سمة لازمة للنوع الإنساني \_كله \_على مدى الأزمنة ، والأمكنة ، وفي كل حال ...

يقول الخالق جل ، وعلا :

﴿ ولقد كرمنا بنى آدم ، وحملناهم في البر والبحر ، ورزقناهم من الطيبات ، وفضلناهم على كثير ممن خلقنا تفضيلًا ﴾ .

وفى تسخير ماسخر اشتعالى : من كونه الأعلى والأدنى ، مانعرف ، وما لانعرف سلخدمة هذا الإنسان : أبلغ آية على هذا التكرم ، وأسمى دليل على هذا الإجلال ..

وهنا يأتى تساؤل لابد منه ... وهو : لمَ ذلك كله ؟

ف حين أن الإنسان يحمل في ضمن تكوينه الطبعي : ماكان سبباً إلى الاستفسار عن حكمة التكريم الإلهي للإنسان ؛ إذ قالوا :

﴿ أَتَجِعَلَ فَيِهَا مِن يَفْسِدُ فَيِهَا وَيِسَفُكُ الدَّمَاءُ ، ونَحَنَ نَسَبِحَ بَحَمَدُكُ ونقدس لك ؟

قال : أنى أعلم مالا تعلمون . ﴾ .

ومن تأمل قضية : الخلق الإنسائي يجد : أن القرآن الكريم يؤسس ذلك كله على قاعدتين أساسيتين :

الأولى: أنه مخلوق لأسمى رسالة .

الثانية : أنه مخلوق الأشرف غاية .

فأما رسالته فهي : الخلافة عن الله في الأرض .

﴿ إِنَّى جَاعِلُ فَ الأَرْضُ خَلِيفَةً ﴾ .

والخلافة - في معناها الإجمالي - : إدراك المكن من علاقات الخلق ، والإستفادة بها في تسخير الكون للخير ، وإقامة منهج الله تعالى فيه ، وتحقيق مراد الله تعالى من عباده .

وهو مايتم به تحقيق القاعدة الثانية:

وهي : أنه مخلوق الأشرف غاية .

إذ يقول خالقه ، ومبدعه الحكيم:

﴿ وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون ، مااريد منهم من

رزق ، وما اريد أن يطعمون ، إن أشهو الرزاق ذو القوة المتين ﴾ .

وحتى هاتين القاعدتين ــ المتمثلتين في الرسالة والغاية ــ من تأملهما جيداً يجد : أن كل واحدة فيهما تفيض بعائدها على شرعة الأخرى .

لذلك : فإن فهم أكثر الناس لمفهوم العبادة .. ف حقيقته .. دون المراد منها ، أو مخالفاً للمقصود بها ..

وكم كانت حاجتنا ، وحاجة الأجيال من بعدنا ملحّة لكى نجد : من يبصرنا بحقيقة العبادة ، وصحة أدائها ، وصور قبولها .

حفاصة في هذه العصور التي اختلت فيها الموازين ، واضماريت المقيم ، واختلطت المفاهيم . .

ولقد كانت في هذا المجال جهود مباركة ، ودراسات ذات شأن ـ ولاشك ـ لايجوز لنا أن ننساها ، أو نغفل دورها في إحياء مفهوم العبادة ، أو تقريب مدلولها .. والتبصير بها ، وذلك مثل : كتاب العبادة : للمغفور له فضيلة الدكتور عبد الحليم محمود .

وكتاب العبادة - ايضاً -لفضيلة الأستاذ الدكترر يوسف القرضاوي .

ومنهج البحث الذي نقدمه للقراء .. ـ اليوم .. . هو: نسيج متمين ـ باعتباره : دراسة متخصصة ، مستقيضة موثّقة ، مستوعبة لكل الطراف الموضوع ، وشتى آفاقه : تلترم المنهج العلمي الدقيق في التعريف ، والتقسيم ، والاستدلال ، والاستنتاج .

بالإضافة إلى ما يتميز به \_ عن الدراسات الأكاديمية \_ من : سلاسة الأسلوب ، وجاذبية العرض ، وإشراق المأخذ ، ووجدانية الاستنباط

شأن مؤلفه : العلامة الفاضل : الأستاذ الدكتور على عبداللطيف منصور \_ ولا نزكتى على الله أحداً \_ في مسيرة حياته ، وطبيعته الفذة المتميزة : بسعة الاطلاع ، وسهولة الأداء ، وقوة الإقناع ، ويساطة العيارة

ف سمت : يدل على الغاية ، ويرشد إلى القدوة .. وتواضع جم : تحصنه عزة المؤمن ، وخشية ش : .. غير مقتعلة ، ولامتكلفة .. قائمة على . فهم دقيق للحياة ، ومعرفة باصرة بالناس ، لايشوبها شائبة الانطواء ، بل يدعمها ممارسة عملية للدور الرسالي الناشيء عن : فقه في الدين ، ويصر بالحضارة والتطور .

وإذا كان القارىء الكريم يراه ما المسن الله جزاءه ما ف هذا الكتاب : كاتباً سلساً ، جذاباً ، ومفكراً ؛ دقيقاً ، وعالماً فاقهاً .

فقد عرفَتُهُ منايرُ الدعوة : في مصر ، وفي ليبيا ، والكريث .

ومقاصير العلم: في الأزمر الشريف، والجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة.

وأجهزة الإعلام: ف الإذاعات القرآنية والبرامج العامة ف ليبيا، والملكة العربية السعودية، ودولة الكويت.

عَرَفَتُهُ رجِلاً متميرُ الأسلوب ، متميز العرض ، متميز الفكرة ..

سومن هذا حكان هذا الكتاب على نقدمه ، للقراء عن جماع ما يتطلع إليه البلحث من مواطن الفهم ، والدارس المتفحص عن دقائق العلم ، والسترشد إلى أفضل مناهج الدعوة .

بما يحويه البحث من استيعاب الكتاب ، وروح الكاتب .

سائلين الله تعالى أن يجعله خالصاً لوجهه وثقلًا في ميزان حسنات مؤلفه ، وأن يجعله نافعاً النا ، وله الجميع المسلمين .

وهو حسبنا ونعم الوكيل

المغرفة : في الرابع والعشرين من رمضان المباوك ١٤١١هـ . الموافق ٩ من إبريل ١٩٩١م .

## مقدمة الكتاب

الحصد لله ، نحمده على نعمته ، ونشكره على عطائه ومنته ، ونستعينه على القيام بواجب شكره وعبادته .

ونساله من فضله المعونة والتوفيق ، والهداية الأقوم طريق : فإن مفاتيح الخير كلها بيده ، ﴿ مايفتح الله الناس من رحمة فلا ممسك لها ، وما يمسك فلا مرسل له من بعده ، وهو العزيز الحكيم ﴾. (١)

ونصلى ونسلم على سيدنا محمد ، خاتم أنبيائه ، وقدوة أحبابه وأصفيائه ، الرحمة المهداة والنعمة المسداة، والسراج المنير، والنور المبين.

ورضى الله عن آله وأصحابه: الذين اعتصموا بحبله، وتخلقوا بخلقه، ونهجوا في التعرف إلى ربهم والإقبال عليه نهجه، فأذاقهم الله حلاوة قربه ،ومنحهم الصفو من ودّه، وحُبّه، وأثنى عليهم في كتابه، وأعلى شأنهم بين أوليائه وأحبابه، وذلك هو الفوز العظيم.

#### وبعسد:

فإن السر في خلق الإنسان ، وتشريفه بالعقل ، وإمداده بالمعارف ومـواجهتـه بالخطاب هو أن يعبد الله وحده ، ويتعرف إليه ، قال جل شانه :

﴿ وصاحَلَقَت الجن والإنس إلا ليعبدون ، ما أريد منهم من رزق ، وما أريد أن يطعمون ، إن أنه هو الرزاق ذو القوة المتين ﴾ (٢)

ولما كان الإنسان قد خلق لهذه المهمة العظيمة ، ورزق من المواهب ما يؤهله للقيام بها ، والدعوة إليها ، والجهاد في سبيلها كانت منزلته

<sup>(</sup>١) سورة فاطر : ٢ (٢) سورة الذاريات : ٨٠٥٨ه

عند ربه تابعة لعرفة ذلك ، والقيام به ، والغيرة عليه .

ولا وزن لما وراء ذلك من معارف وأعمال إذا نسى العبد هذا الواجب ، أو تهاون به وقصر فيه ولو أن إنسانا افترض فيه القيام بكل ما كلفه من واجبات نحو نفسه وأسرته وجماعته ، ثم أهمل عبادة ربه فهو مقصر ، ولا ينفعه ذلك عند ربه ، ولو أن إنسانا افترض فيه معرفة كل ما يستطيع عقل بشر أن يعرف ، ثم لم يعرف ربه فهو جاهل ولا تنفعه تلك المعرفة عند ربه .

والعبادة إذا كانت صحيحة أنارت للعبد طريقه ، وعبدت مُسلكه ، وأثمرت له حب ألله وخشيته ، وقربه ومودته ، وارتقت به إلى مقام الإحسان .

وإنها لغاية الغايات ان يصل عبد إلى هذه المنزلة من الحب والقرب ، ويحقق الحكمة التي خلق من أجلها أفضل تحقيق ، ويصبح عبدا ربانيا ، يفيض من عقله وقلبه وعلمه وأدبه ، وحكمته ورحمته على إخوانه المؤمنين ثم على ألناس أجمعين ، فيعرف الناس بربهم ، ويذكرهم بعفوه وغفرانه ، وفضله وإحسانه ، كما قال جل شائه :

﴿ وجعلنا منهم ائمة يهدون بأمرنا لما صبروا وكانوا بآيتنا بوقنون ﴾ . (١) سرة السجلة : ٢٤

كذلك: فإن الأمة التى تؤمن بريها ، وتستجيب لأمره وبتقف عند حدوده ، وتسارع في مرضاته ، وتستقيم على طريقته ، وتجاهد في سبيله .

مثل هذه الأمة تلقى من ربها المعونة والتوفيق ، والنصر والتأبيد .

والوعود الربانية للمتقين والمحسنين والمؤمنين ف ذلك يضيق بها نطاق الحصر:

﴿ وعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفهم في

الأرض كما استخلف الذين من قبلهم ، وليمكنن لهم دينهم الذي ارتضى لهم ، وليبدلنهم من بعد خوفهم أمنا ، يعبدونني لا يشركون بي شيئا ﴾ . (١)

ولما كان اكثر الناس قد غفلوا عن هذا الأمر العظيم ، وقصروا فيه ، وتهاونوا به ، مع أنه \_ كما علمنا \_ مصدر خيرهم وعزتهم ، وينبوع رفعتهم وسعادتهم \_ فقد انشرح صدرى للكتابة في موضوع العبادة وآثارها والحكم التي تترتب عليها ، ليكون ذلك بياناً للناس ، يذكر المؤمنين ، وينير الطريق للعابدين ، ويضع مادة أمام الدعاة والمرشدين . وقد جعلت عنوان هذا البحث : \_

العبادة في الإسلام واثرها في الفرد والجماعة

ولقد شجعني على الكتابة في هذا الموضوع ما أشعر به من شدة الحاجة إليه .

فقد فترت صلة الناس بربهم ، وانصرف كثير منهم عن العبادة ، بل عن الدين جملة وتفصيلا ، وفسقوا عن أمر ربهم ، وأقبلوا على شهواتهم ومآربهم غير مبالين بعواقب ، أو مفكرين في نتائج ، فاظلمت قلوبهم ، وانطمست بصائرهم وصدق فيهم قول الحق سبحانه:

﴿ فَخَلَفَ مَنْ بِعِدِهُمْ خَلَفَ أَضَاعُوا الصَّلَاةُ وَاتَبِعُوا الشَّهُواتُ فَسُوفَ يِلْقُونَ غَيَا ﴾ (٢).

وتحولت العبادة لدى كثير من الناس إلى عادات مألوفة ، لها مظهر العبادة ، وليس فيها حقيقتها وروحها ، فلم تثمر الصحابها ما تثمره العبادة الصادقة من خلق حميد ومسلك سديد ، وصدق خشية من الله ، ورجاء فيه ، وحب له .

<sup>(</sup>١) سورة النور: ٥٥ (٢) سورة مريم: ٥٩

واش اسال ان يجعل من هذا البحث منارا للسالكين ، وهداية للحائرين وتذكرة للعابدين ، وأن يثبت به الإيمان . ويقوم به الأخلاق ، وأن يجعل منه غذاء للأرواح ، وشفاء لما في الصدور ، إنه ولي التوفيق ، وهو حسبنا ونعم الوكيل .

وقد بنيت هذا الموضوع على مقدمة وتمهيد وثلاثة أبواب وخاتمة:

ثم ذكرت أهم المراجع التي اعتصدت عليها مرتبة على حروف المعجم ، وذكرت أسماء مؤلفيها ومحققيها وناشريها .

وراعيت في الآيات القرآنية ذكر سورها وأرقامها ، وفي الأحاديث النبوية عزوها إلى مخرجيها معتمدا على الأحاديث الصحيحة ، معرضا عن الأحاديث الضعيفة مكتفيا من الأحاديث الشريفة بقدر ما هو ضرورى لبيان الفكرة وإقامة الحجة .

وأحمد الله سبحانه فقد كان توفيقه لى ومعونته أكبر من جهدى وعملى والحمد لله واعود فأعترف بأنه لو أتيح لى فرصة مراجعة الكتاب مرة أخرى فربما حذفت وأضفت وقدمت وأخرت وهذا شأن البشر وسبحان من تفرد بالكمال والحمد لله في كل حال .

والله اسال أن ينفع بهذا الكتاب كل من اطلع عليه ، ونظر فيه ، واعتنى به ، وأن يجعله هداية للقلوب ونوراً للبصائر ، فإنه ولى ذلك ، والقادر عليه ، لا حول ولا قوة إلابه ، ولا ملجا منه إلا إليه .

ربنا عليك توكلنا وإليك انبنا وإليك المصير.

# تمهيسد الكائنات خلق الله

إن نظرة إلى هذا الكنون العنظيم الخلق ، البديع الصنع ، المحكم التندبير لتملأ قلوب المنصفين إكبارا وإجلالا وإعظاما واحتراما للخالق العظيم ، والمدبر الحكيم ، الذي خلق فسوى وقدر فهدى ، وأعطى كل شيء خلقه ثم هدى وخلق كل شيء فقدره تقديرا .

فهذه السموات قد رفعت بغير عمد نراها ، زينت بالمصابيح ﴿ ولقد زينا السياء الدنيا بمصابيح ». (١)

ترى الشمس التى جعلها الله سراجا وهاجا ، تمنح الحياة ، وتنشر الضوء والحرارة ، وترى النجوم والقمر تسبح فى أفلاكها فى نظام دقيق ، وإحكام وإتقان ، بلا تقديم ولاتأخير .

ووالشمس تجرى لمستقر لها ذلك تقدير العزيز العليم ، والقمر قدرناه منازل حتى عاد كالعرجون القديم ، لا الشمس يتبغى لها أن تدرك القمر ولا الليل سابق النهار وكل في فلك يسبحون ﴾ (٢).

وهذا بعض حديث القرآن الكريم في الدعوة إلى التأمل والنظر في هذا الكون : السهاء وماحوت .

﴿ أَفَلَمَ يَنظُرُوا إِلَى السَّاءَ فُوقَهُم كَيفَ بَنِناهَا وَزَيْنَاهَا وَمَالُهَا مَنْ فُرُوجٍ ﴾ (٣)

﴿ أَلَمْ تَرُوا كَيْفَ خَلَقَ الله سبع سموات طباقا وجعل القمر فيهن نورا وجعل الشمس سراجا ﴾ (1)

﴿ الله الذي رفع السموات بغير عمد ترونها ثم استوى على العرش

<sup>(</sup>١) سورة المُلْكُ : ٥

<sup>(</sup>٢) سورة يس ٢٨ ۽ ١٤

<sup>(</sup>۱) سورة ق : ١

<sup>(</sup>١٦ ٠ ١٥ : ١٦ ٠ ١٦

وسخر الشمس والقمر كل يجرى الأجل مسمى يدبر الأمر يفصل الآيات لعلكم بلقاء ربكم توقنون ﴾ (١).

فإذا ما وجهنا أنظارنا إلى الأرض ومن فيها من إنس وجن ، وما فيها من حيوانات وجماد فهذه جبال جدد بيض وحمر مختلف ألوانها وغرابيب سود ، وفي الأرض معادن مختلفة ، وفي الأرض جنات وعيون ، وزروع مختلفة الأشكال والألوان .

و وفى الأرض قطع متجاورات وجنات من أعناب وزرع ونخيل صنوان وغير صنوان يسقى بهاء واحد ونفضل بعضها على بعض فى الأكل إن فى ذلك لآيات لقوم يعقلون ﴾ (٢)

﴿ والأرض مددناها وألقينا فيها رواسى وأنبتنا فيها من كل ذوج بهيج ، تبصرة وذكرى لكل عبد منيب ، ونزلنا من السهاء ماء مباركا فأنبتنا به جنات وحب الحصيد ، والنخل باسقات لها طلع نضيد ، رزقا للعباد وأحيينا به بلدة ميتا ، كذلك الخروج ﴾ (٣) في الأرض بحار وأنهار .

﴿ هذا عذب فرات سائغ شرابه وهذا ملح أجاج ، ومن كل تأكلون لحيا طريا وتستخرجون حلية تلبسونها وترى الفلك فيه مواخر لتبتغوا من فضله ولعلكم تشكرون ﴾ (٤) .

إلى غير ذلك من الآيات البينات في الأرض والسياوات التي نحس بعض ظواهرها وآثارها ، ويخفى علينا معظم أخبارها وأسرارها مما يدهش النظر ، ويحبر الفكر ، ويبهر الألباب ، وصدق الله إذ يقول :

﴿ إِنْ فَى خَلَقَ السَمُواتِ وَالأَرْضِ وَاخْتَلافُ اللَّيلِ وَالنَّهَارِ وَالْفَلْكُ الَّتِي الْمُورِي فِي البحر بِهَا يَنْفُعِ النَّاسِ وَمَا أَنْزَلَ اللهِ مِنْ السَّهَاء مِنْ مَاء فَأَحْيَا بِهِ

<sup>(</sup>١) سورة الرعد : ٢

<sup>(</sup>٢) سورة الرعد : ٤

<sup>(</sup>٣) سورة في : ٧ ١١٠

<sup>(</sup>٤) سورة فاطر : ١٢

الأرض بعد موتها وبث فيها من كل دابة وتصريف الرياح والسحاب المسخر بين السماء والأرض لآيات لقوم يعقلون كه (۱)

هذه الكائنات وتلك المخلوقات العلوية والسفلية بمن فيها وما فيها لابد لها من خالق أوجدها وبارىء فطرها ، وصانع أتقنها إنَّه الله رب العالمين .

﴿ الله خالق كل شيء وهو على كل شيء وكيل ﴾ (¹)

﴿ الحمد لله فاطر السموات والأرض ﴾ (١)

﴿ خلق السموات بغير عمد ترونها ، وألقى فى الأرض رواسى أن تميد بكم ، وبث فيها من كل دابة وأنزلنا من السياء ماء فأنبتنا فيها من كل ذوج كريم ، هذا خلق الله فأرونى ماذا خلق اللهن من دونه ؟ بل الظالمون فى ضلال مبين ﴾ (1)

وبأدنى نظرة لمن عنده مسكة من عقل ، أوذرة من تفكير في هذه الآيات التي تتحدث عن مخلوقات الله في الأرض أو السموات يدرك أن هذا الخلق العجيب وذاك الترتيب المحكم المتقن لا يستغنى عن صانع يدبره ، وفاعل محكمه ويقدره .

وهذا منطق الفطرة المستقيمة .. فالفطرة السليمة تشهد بكونها مقهورة تحت تسخيره ، ومصرفة بمقتضى تدبيره ﴿ أَقِ الله شَكَ فَاطْرِ السمواتِ وَالْأَرْضِ ﴾ . (٥)

والعقل السليم يشهد بكهال الصائع، وحسن تدبيره وشمول قدرته وسعة علمه ويقول مع أولى الألباب ﴿ ربنا ماخلقت هذا باطلا سبحانك ﴾ (1).

(٥) سورة إبراهيم : ١٠ (٦) سوية أل عمران : ١٩١

 <sup>(</sup>١) سورة البقية ١٦٤
 (٢) سورة الغيرة ١٦٤
 (٣) سورة الغيان : ١١ ـ ١١ ـ ١١

# الكائنات مسخرة للإنسان والإنسان مخلوق لعبادة ربه والتقرب إليه

الكائنات كلها علوها وسفليها من سموات وأرضين ومافيها من شموس وأقيار من ثوابت وسيارات ، من ملائكة وإنس وجن ، عما نعلمه وما لاتعلمه ، هي خلق الله وملكه ، وهو سبحانه المهيمن عليها ، والمتصرف فيها ، والمسخر لها ، له الخلق والأمر ، وله السلطان والقهر ، هو المنفرد بالخلق والإبداع :

﴿ قل لمن الأرض ومن فيها إن كنتم تعلمون ؟ سيقولون لله قل أفلا تذكرون ؟ قل من رب السموات السبع ورب العرش العظيم سيقولون لله قل أفلا تتقون قل من بيده ملكوت كل شيء وهو يجير ولا يجار عليه إن كنتم تعلمون ؟ سيقولون لله قل فأنى تسحرون ﴾ (١) . ﴿ ثم استوى إلى السهاء وهي دخان ، فقال لها وللأرض ائتيا طوعا أوكرها قالتا أتينا طائعين ﴾ (١) .

هذه الكائنات التي هي خلق الله وملكه ، وتحت هيمنته وسيطرته ، مسخرة للإنسان ميسرة له ، يستخدمها وينتفع بها ، ويستفيد منها .

ونظرة إلى بعض الآيات التى تحدثت عن تسخير هذه المخلوقات سواء فى الأرض أوفى السهاء ترينا عظيم فضل الله ، وجميل كرمه ، وواسع جوده ، وعظيم إحسانه .

و الله الذى خلق السموات والأرض وأنزل من السياء ماء فأخرج به من الثمرات رزقا لكم وسخر لكم الفلك لتجرى فى البحر بأمره وسخر لكم الأنهار وسخر لكم الليمس والقمر دائيين وسخر لكم الليل والنهار وآتاكم من كل ما سألتموه وإن تعدوا نعمة الله لاتحصوها إن الإنسان لظلوم . (٣)

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون : ٨٤ ـ ٨٩

<sup>(</sup>٢) سورة فصلت : ١١

<sup>(</sup>٣) سورة ابرأهيم : ٣٢ ـ ٣٤

﴿ يأيها الناس اعبدوا ربكم الذي خلقكم والذين من قبلكم لعلكم تتقون ، الذي جعل لكم الأرض فراشا والسياء بناء وأنزل من السياء ماء فأخرج به من الثمرات رزقا لكم ، فلا تجعلوا لله أندادا وأنتم تعلمون ﴾ (١)

وعن معاذ بن جبل رضى الله عنه قال :

كنت رديف النبي ﷺ على حمار فقال لى : «يامعاذ أتدرى ماحق الله على العباد ؟»

قلت : الله ورسوله أعلم . قال :

«حق الله على العباد أن يعبدوه ولايشركوا به شيئا » (<sup>١١</sup>)

وحقه عليهم لا يستطيعون الوفاء ببعضه .

يقول الشيخ محمد خليل الخطيب رحمه الله وأثابه :

ولن تفي من حقه بذرة ولو أطعت ماحييت أمره

فهو الذي خلقك من العدم ، وأمدك بأسباب الحياة ، صورك في أحسن صورة ، ورزقك من الطيبات ، وسخر لك الكائنات ، وفضلك على كثير ممن خلق تفضيلا .

و ولقد كرمنا بني آدم وحملناهم في البر والبحر ورزقناهم من الطيبات وفضلناهم على كثير عمن خلقنا تفضيلا ﴾ (٢)

و الله الذي خلق السموات والأرض وأنزل من السياء ماء فأخرج به من الثمرات رزقا لكم وسخر لكم الفلك لتجرى في البحر بأمره وسخر لكم الأنهار ﴾. (1)

﴿ أَلَمْ نَجِعَلَ لَهُ عَيِنِينَ وَلَسَانًا وَشَفْتِينَ وَهَدَيْنَاهُ النَّجَدِينَ ﴾ (٥)

<sup>(</sup>١) سورةِ البقرةِ : ٢١ ــ ٢٢

<sup>(</sup>٦) متنق عليه .

<sup>(</sup>٣) سورة الاسراء : ٧٠

<sup>(</sup>٤) سورة ابراهيم : ٣٢

<sup>(</sup>٥) سورة البلد : ٨ ـ ١٠

ومن أجلك أيها الإنسان أنزل سبحانه كتبه ، وأرسل برسله ليأخذ بيدك إلى الحياة الطيبة التى تقوم على الوفاء بالحقوق ، ورعاية الحرمات ، والشكسر للمنعم ، ولتكون حياتك على هذه الأرض فى ظل الحب ، والمتراحم ، والخير والايشار وليذكرك بوظيفتك فى هذه الأرض ، وأنك مستخلف فيها وأن حياتك فيها إنها هى فترة ابتلاء واختبار .

فمن عقل عن الله ما أراده الله اجتاز هذه الفترة كريم طيباً ، ولقى ربه راضيا مرضيا .

وأما من غفل وقصَّر ، وتهاون وأعرض ، ونسى المهمة التى خلق لها فلن يجنى إلا ما غرس ، ولن يلقى إلا الخزى والحسرة والندامة يوم توفى كل نفس ما عملت ، فليذكر المسلم ذلك ولا يغفل عنه .

ففي ذكره النجاة والسعادة ، والحسني وزيادة .

### لله على خلقه حق الطاعة وعليهم واجب الاستجابة

سبق أن عرفتا أن هذه الكائنات خلق الله ، وأنها مسخرة للإنسان وأن الإنسان مخلوق لله : إليه يتعرف ، وله يتعبد ، ولو جهه يقصد ؛ وذلك لأن الله تعالى خالقه ، ومالك أمره ، ومدبر شأنه ، ومصلح حاله ، والقاتم به ، لاملجاً ولا منجى منه إلا إليه منه الخلق والبداية ، وإليه المرجع والمصير . ﴿ إليه مرجعكم جميعا وعد الله حقا إنه يبدأ الخلق ثم يعيده ليجزى الذين آمنوا وعملوا الصالحات بالقسط والذين كفروا لهم شراب من حميم وعذاب أليم بها كانوا يكفرون ﴾ (١) .

وإذا كان الله سبحانه هو الخالق البارىء المصور المدبر الحكيم الغنى . . الغنى عماسواه ، والمحتاج إليه كل ماعداه ، فإن له سبحانه على عباده المخلوقين المملوكين المرزوقين حق الطاعة ، وعليهم واجب الاستجابة وتحقيق العبادة ، حقه سبحانه وهو المتفضل بالإيجاد والإمداد أن يطاع فلايعصى ، وأن يذكر فلا ينسى ، وأن يشكر فلا يكفر . . .

#### الانسان مخلوق لله ليعبده ويتعرف إليه:

وإذا كان الله تعالى قد خلق كل شيء وسخره للإنسان ، فيا السر فى خلق هذا الإنسان ؟ وما الغاية من وجوده فوق هذه الأرض ؟ وهل خلقه عبثا ؟ حاشا لله .

إن أفعال المقلاء ، منزهة عن العبث ، والإنسان لايرضى لنفسه أن تكون أفعاله عبثا ، أنت أيها الإنسان لاترضى لنفسك بالعبث أفترضى

<sup>(</sup>١) مىرزة يونس : ٤

لربك مالاترضاه لنفسك أيهبك الكهال ولا يكون موصوفا به ؟ حاشاه

إنه خلق السموات والأرض بالحق.

﴿ وما خلقنا السموات والأرض ومابينهما إلا بالحق ﴾ (1) ﴿ وخلق الله السموات والأرض بالحق ﴾ (7)

و وما خلقنا السموات والأرض وما بينهم الاعبين ماخلقناهما إلا بالحق كه. (٣)

وإذا كانت الكائنات المسخرة لك قد خلقت بالحق ، والحق ناموس الكون فأنت لم تخلق عبثا ولن تترك سدى ﴿ أفحسبتم أنها خلقناكم عبثا وأنكم إلينا لاترجعون ﴾ (١) ﴿ أيحسب الإنسان أن يترك سدى . . ﴾ (٥)

لقد خلقت بالحق ، وكلفت بالحق من الحق ، وأنت في سعادة بمعرفة الحق والاستجابة له ، ومن أعرض عن الحق فقد ضيع نفسه ، وحسر حياته وقل من يرزقكم من السياء والأرض أمن لا يملك السمع والأبصار ومن يخرج الحي من الميت ويخرج الميت من الحي ومن يدبر الامر فسيقولون الله فقل أفلا تتقون ، قللكم الله ربكم الحق فهاذا بعد الحق إلا المضلال فأني تصرفون ﴾ (1) .

والله تعالى هو المالك لكل شيء له مافي السموات ومافي الأرض خلقا وإيجادا وملكا وتصرفا .

ويذكر الله عباده بتفرده بخلق الكون والسيطرة عليه ، والتصرف فيه ، والتدبير له ، ويصرف القول في ذلك تذكيرا لعباده ، وتسجيلا لحقائق لا

<sup>(</sup>١) سورة الحجر: ٨٥

<sup>(</sup>٢) سورة الجائبة : ٢٢

<sup>(</sup>٣) صورة الدخال : ٢٨ ، ٢٩

<sup>(</sup>٤) سورة المؤمنون : ١١٥

<sup>(</sup>٥) سووة القيامة : ٣٦ (٦) سووة يونس : ٣٦ ، ٢٢

تمترى فيها نفس مستقيمة وفيطرة سليمة . ﴿ أَلَمْ تَعْلَمُ أَنُ اللهُ لَهُ مَلْكُ السموات والأَرْضِ ﴾ (() ﴿ قل اللهم مالك الملك تؤتى الملك من تشاء وتعز من تشاء وتغل من تشاء بيدك الحير إنك على وتنزع الملك من تشاء بيدك الحير إنك على شيء قدير ﴾ (() ﴿ ولله ملك السموات والأَرْض ومابينها يخلق مايشاء ﴾ (() ﴿ ولله ملك السموات والأَرْض ومابينها يخلق مايشاء ﴾ (() ﴿ ولله ملك السموات والأَرْض وما بينها وإليه المصير ﴾ (() ﴿ لله ملك السموات والأَرْض ومانيها وإليه المصير ﴾ (() ﴿ لله ملك السموات والأَرْض ومانيهن ﴾ (() ﴿ وإن الله له ملك السموات والأَرْض في يحيى ويميت ﴾ (() ﴿ وقل الحمد لله الذي لم يتخذ ولدا ولم يكن له شريك في الملك ﴾ (() ﴿ ذلكم الله ربكم لا إله إلا هو فاني تصرفون ﴾ (() ﴿ لله ملك السموات والأَرْض يُعلق مايشاء ﴾ ((() ﴿ وتبارك الذي له ملك السموات والأَرْض والى ويميت وهو على كل شيء قدير ﴾ ((() ﴿ له ملك السموات والأَرْض والى الله ترجع الأمور ﴾ (()) ﴿ يسبح لله مافي السموات ومافي الأَرْض له الملك وهو على كل شيء قدير ﴾ ((()) ﴿ تبارك الذي بيده الملك وهو على كل شيء قدير ﴾ ((()) ﴿ تبارك الذي بيده الملك وهو على كل شيء قدير ﴾ ((()) ﴿ تبارك الذي بيده الملك وهو على كل شيء قدير ﴾ ((()) ﴿ تبارك الذي بيده الملك وهو على كل شيء قدير ﴾ ((()) ﴿ تبارك الذي بيده الملك وهو على كل شيء قدير ﴾ ((()) ﴿ قبارك الذي بيده الملك وهو على كل شيء قدير ﴾ ((()) ﴿ الله وسبح لله ماك السموات ومافي الأَرْض له الملك وهو على كل شيء قدير ﴾ ((()) ﴿ الله وسبح لله ماك السموات ومافي الأَرْض له الملك وهو على كل شيء قدير ﴾ ((()) ﴿ الله وسبح الله وسبح الله وسبح الله وسبح الله وسبع كل شيء قدير ﴾ ((()) ﴿ الله وسبح الله وسبح الله وسبح الله وسبع كل شيء قدير ﴾ ((()) ﴿ الله وسبح الله وسبح الله وسبح الله وسبح الله وله الميك الميء قدير ﴾ ((()) ﴿ الله وسبح الله و الله وسبح الله وسبح الله و الله وسبح الله و الله وسبح الله و الله وسبح الله و ا

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ١٠٧

<sup>(</sup>٢) سورة إل عمران : ٢٦

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمرآن: ١٨٩

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة : ١٧ (٥) سورة المائدة : ١٨

<sup>(</sup>٦) سورة المائدة : ١٢.

<sup>(</sup>٧) سُورَةِ النَّوبِهِ ١١٦

<sup>(</sup>٨) سورة الاسراء : ١١١ (٩) سورة الزمر : ٦

را) سورة الشورى : 19 (۱۰) سورة الشورى : 19

<sup>(</sup>۱۱) سورة الزخرف: ۸۵

<sup>(</sup>۱۲) سورة الحُديد : ۲

<sup>(</sup>۱۳) سورة الحديد : ٥

<sup>(</sup>١٤) سورة التغابن : ١

<sup>(</sup>١٠) سورة الملك : ١

وإذا كانت هذه الآيات وغيرها تدل على ملكية الله للسموات وللأرض ومافيها فان له على مخلوقاته حق الطاعة المطلقة وعليهم واجب الاستجابة التامة ﴿ تسبح له السموات السبع والأرض ومن فيهن وإن من شيء إلا يسبح بحمده ولكن لاتفقهون تسبيحهم ﴾ (١) ﴿ سبح لله ما في السموات وما في الأرض وهو العزيز الحكيم ﴾ (١) .

وإذا هم استجابوا لربهم بإطاعة أمره وعبدوه حق عبادته امتثالا لأمره ، ووفاء بحقه ، واعترافا بآلائه ، وشكرا على نعمائه ، فإنه تفضلا وتكرما سيرضى عنهم ويزيدهم توفيقا ﴿ إِنْ تَكَفَرُوا فَإِنْ اللهُ غَنَى عَنْكُم ولايرضى لعباده الكفر وإن تشكروا يرضه لكم ﴾ (٣) .

وفى الحديث يقول عليه الصلاة والسلام: « إن الله يرضى لكم ثلاثا ويكره لكم ثلاثا : يرضى لكم أن تعبدوه ولاتشركوا به شيئا ، وأن تعتصموا بحبل الله جميعا ولا تفرقوا ، وأن تناصحوا من ولاه الله عليكم ويكره لكم قيل وقال وكثرة السؤال وإضاعة المال » (1)

وإذا رضى الله عن شىء فقد دعا إليه ، وحبب فيه ، وأمر به ، ووجب على العباد ، أن يسمعوا ويطيعوا ويحققوا وينفذوا عرفانا بقدر المنعم الوهاب وشكرا لصاحب الآلاء المتفضل الجواد .

وإذا كان كل شيء قد سخر لك أيها الإنسان فأنت مخلوق لله : لمعرفته ، ولعبادته هو وماخلقت الجن والإنس إلا ليعبدون ﴾ (٥)

ما أكرمك وما أعظمك أيها الإنسان إذا عرفت ربك وأدركت الغابة من

 <sup>(</sup>١) سورة الإسراء : 14

<sup>(</sup>٣) سورة المعشر: ١

<sup>(</sup>٣) سورة المزمر: ٧

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم

<sup>(</sup>٥) سورة الذاريات : ٦٦

خلفك ، أنت مخلوق كريم على الله ، أنت نفخة من روحه ﴿ فَإِذَا سُويَتُهُ ونفخت فيه من روحي فقعوا له ساجدين ﴾(١)

جعلك الله خليفته في الأرض وأسجد لك ملائكته تكريها لك وتشريفا، وعلمك مالم تكن تعلم ﴿ الرحن علم القرآن ، خلق الإنسان علمه البيان ﴾ (٢) وأنت بفطرتك ـ مالم تلوث ـ متعبد تطلب معبودك .

ومن رحمة الله بالإنسان أنه لم يتركه لفطرته ولا للعهد الذى أخذه عليه يوم ( ألست بربكم ) وإنها أقام له الأيات في الأنفس والآقاق، وفي الأرض والسموات ، وأرسل له الرسل ، وأنزل من أجله الكتب وحذره من الغرة به ، والغفلة عنه : ﴿ يأيها الإنسان ماغرك بربك الكريم الذي خلقك فسواك فعدلك في أي صورة ماشاء ركبك ﴾ . (٣)

فأنت أيها الإنسان لك بداية ولك نهاية وبدايتك معروفة . ﴿ كلا إنا خلقناهم مما يعلمون ﴾ ونهايتك معلومة ﴿ . . ثم إنكم بعد ذلك لميتون ثم إنكم يوم القيامة تبعثون ﴾ (٤) ﴿ الله الذي خلقكم ثم رزقكم ثم يميتكم ثم يحييكم ﴾ . (٣)

وبعد هذه الحياة فسوف تصير إلى الحياة الأخرى وإنها لجنة أبدا أو لنار أبدا . فإذا حققت عبوديتك لمعبودك وربويتك لخالفك فأنت من السعداء وإذا ساقك الجحود والكفران واستكبرت عن طاعته ومعرفته وما خلقت من أجله فأنت الجانى على نفسك ﴿ وما ربك بظلام للعبيد ﴾

وشتان بين من يهان ، ويحق عليه الحرمان والحذلان ، ويستغيث ولامغيث ، ويصطرخ ولامنقذ ولامجير ، ويجابه بالسوء تبكيتا وتنكيلا

<sup>(</sup>١) سورة من : ٧٧

<sup>(</sup>٢) سورة الرحمن : ١ .. ع

<sup>(</sup>٣) سورة الانفطار : ٦ ـ ٨

<sup>(£)</sup> سورة المؤمنون : ١٦،١٥

<sup>(</sup>٥) سورة الروم : ٤٠

وتعذيبا ، شتان بين هذا وبين من يكرم بدار السلام ويلقى التحية والسلام من الملك القدوس السلام ومن ملائكته المقربين وعباده الصالحين فر والملائكة يدخلون عليهم من كل باب سلام عليكم بها صبرتم فنعم عقبى الدار فه (۱) فو لايستوى أصحاب النار وأصحاب الجنة ، أصحاب الجنة هم الفائزون ﴾ (۱)

(1) سورة الرعد : ٢٤

(٢) سورة الحشر: ٢٠

# الباب الأول العبادة وما يتعلق بها

#### تعريف العبادة:

العبادة هي الغاية التي من أجلها خلق الله الإنسان وكرمه ، وأمده بقوى التفكير والتعبير ، وجعله خليفة في الأرض ، وأمده بأسباب البقاء والمعاش . ومن أجل ذلك خلق له الكائنات ، وسخر له المخلوقات قال سبحانه وتعالى : ﴿ وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون ، ما أريد منهم من رزق وما أريد أن يطعمون ، إن الله هو الرزاق ذو القوة المتين ﴾ (١) .

وقد يكون من المفيد هنا ، بل من الضرورى أن نتحدث عن معنى العبادة فى اللغة ، ثم عن مفهومها لدى علماء الشريعة ، ثم نبين مدى شمولها واتساعها معقبين على كل مانذكر بها يوضحه ، ويبين الرأى فيه ، وذلك لكى يتجلى أمام أبصارنا مفهوم كلمة العبادة ، وتتضح أطراف الموضوع الذى نحن بصدد بحثه ، والحديث عنه .

ولنبدأ بعرض معناها فى اللغة باعتباره الأصل ، ثم نثنى بأقوال علماء الشريعة وآرائهم ، ثم نختم ببيان مدى شمول العبادة لكيان الإنسان كله ، ثم لحياته جميعها ، فنقول وبالله التوفيق ، وهو الهادى لأقوم طريق : .. العبادة فى اللغة :

أصل العبادة في اللغة : التذليل من قولهم طريق معبد ، أي بكثرة الوطء عليه ، ومنه أخذ العبد لذله لمولاه .

والعبادة والخضوع والتذلل والاستكانة قرائب في المعاني يقال ، تعبد فلان لفلان .. إذا تذلل له ، وكل خضوع ليس فوقه خضوع فهو عبادة ، طاعة كان للمعبود أو غير طاعة ، وكل طاعة لله على جهة الخضوع والتذلل

<sup>(</sup>١) سورة الذاريات : ٥٦ ، ٥٧ ، ٨٥

فهى عبادة ، والعبادة نوع من الخضوع لايستحقه إلا المنعم بأعلى أجناس النعم كالحياة والفهم والسمع والبصر . (١) .

والعبدية والعبودية والعبودة والعبادة : الطاعة .

والاعتباد ، والاستعباد : التعبيد ، وتعبد : تنسك ، وتعبد فلانا : المخذه عبدا . العبد الإنسان حراكان أو رقيقا ، يذهب بذلك إلى أنه مربوب لباريه عز وجل ، والعبد المملوك خلاف الحرقال سيبوبه : هو في الأصل صفة قالوا : رجل عبد ، ولكنه استعمل استعمال الأسماء ، والجمع أعبد وعبيد ، مشل أكلب وكليب ، وهو جمع عزيز ، وعباد وعبد ، مثل سقف وسقف ، وأنشد الأخفش :

انسب العبد إلى آبائه أسود الجلدة من قوم عبد

ومنه قرأ بعضهم وعبد الطاغوت ، ويقال : فلان بين العبودة والعبودية والعبدية ، وأصل العبودية الخضوع والتذلل وفي حديث أبي هريرة : ( لايقل أحدكم لمملوكه : عبدى وأمتى وليقل : فتاى وفتاتى ) هذا على نفى الاستكبار عليهم وأن ينسب عبوديتهم إليه ، فإن المستحق لذلك الله تعالى هو رب العباد كلهم والعبيد .

وجعل بعضهم العبادة لله بخلاف العبدية وغيرها فهى تجعل لله وللمخلوقين . قال الأزهرى : ولايقال عبد يعبد عبادة إلا لمن يعبد الله ، ومن عبد دونه إلها فهو من الخاسرين . وأما عبد خدم مولاه فلا يقال عبده .

قال الليث : ويقال للمشركين هم عبدة الطاغوت . ويقال للمسلمين عباد الله يعبدون الله . والعابد : الموحد . قال الزجاج : قوله : وعبد الطاغوت معطوف عطف النسق على من لعنه الله ، المعنى من لعنه الله ومن عبد الطاغوت من دون الله عز وجل قال : وتأويل عبد الطاغوت

<sup>(</sup>١) المخصص لابن سيدة : ١٣ / ٨٦

أى أطاعه يعنى الشيطان فيها سول له وأغدواه ، قال : والطاغوت الشيطان . وقدال في قوله تعالى : ﴿ إِيالُ نعبد ﴾ أى نطيع الطاعة التي يخضع معها وقيل : إياك نوحد قال ومعنى العبادة في اللغة : الطاعة مع الخضوع ومنه طريق معبد إذا كان مذللا بكثرة الوطء .

وقوله تعالى : ﴿ وقومهما لنا عابدون ﴾ ، أى دائنون . وكل من دان للك فهو عابد له

وقال ابن الأثبارى: فلان عابد، وهو الخاضع لربه المنقاد لأمره، وقوله تعالى: ﴿ اعبدوا ربكم ﴾ أى أطيعوا ربكم، والمتعبد المنفرد بالعبادة والمعبد: المكرم المعظم كأنه يعبد قال:

تقول: ألا تمسك عليك فإنني أرى المال عند الباخلين معبدا

والتعبيد: التذليل ، وبعير معبد: مذلل ، وطريق معبد: مسلوك مذلل ، ذكر الأزهرى الأقوال في قوله تعالى: ﴿ قل إن كان للرحمن ولد فأنا أول العابدين ﴾ (١) ثم قال: ذكرت الأقوال وفيه قول أحسن من جميع ماقالوا ، وأسوغ في اللغة ، وأبعد من الاستكراه ، وأسرع إلى الفهم .

روى عن مجاهد فيه أنه يقول : إن كان لله ولد في قولكم فأنا أول من عبدالله وحده وكذبكم بها تقولون .

قال الأزهرى: وهذا واضح. وبما يزيده وضوحا أن الله عز وجل قال للنبى على قل ياعمد للكفار: إن كان للرحمن ولد فى زعمكم فأنا أول العابدين لإله الخلق أجمعين ، الذى لم يلد ولم يولد ، وأول الموحدين للرب ، الخاضعين المطيعين له وحده لأن من عبد الله ، واعترف بأنه معبوده وحده لاشريك له ، فقد دفع أن يكون له ولد فى دعواكم ، والله عز وجل واحد لا شريك له ، وهومعبودى الذى لا ولد له ولاوالد .

<sup>(</sup>١) سورةالزخرف : ٨١

قال الأزهرى : وإلى هذا ذهب إبراهيم بن السرى وجماعة من ذوى المعرفة . قال : وهو الذي لايجوز عندى غيره .

وقوله عز وجل: ﴿ فَادَخَلَى فَ عَبَادَى وَادْخَلَى ﴾ أَى فَ حزبى قال السرجساجي في قولسه تعسلل : ﴿ ومسا خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون ﴾ (١) المعنى : ماخلقتهم إلا لأدعوهم إلى عبادتى وأنا مريد للعبادة منهم ، وقد علم الله قبل أن يخلقهم من يعبده ومن يكفر به ولو كان خلقهم ليجبرهم على العبادة لكانوا كلهم عبادا مؤمنين قال الأزهرى : وهذا قول أهل السنة والجهاعة .

والمتأمل في هذه النقول التي أوردناها عن هؤلاء الصفوة من فقهاء اللغة ونقلتها يجد أن المعانى التي ذكروها بيانا لهذه الكلمة أعنى كلمة العبادة لاتتجاوز هذه المعانى: الخضوع، الطاعة، التذلل، التنسك... (")

## العبادة في الشرع

يقول ابن تيمية رحمه الله : والعبادة أصل معناها الذل : يقال طريق معبد إذا كان مذللا قد وطئته الأقدام .

لكن العبادة المأمور بها تتضمن معنى الذل ومعنى الحب ، فهى تتضمن غاية الذل لله تعالى بغاية المحبة له ، فإن آخر مراتب الحب : هو التتيم ، وأوله : العلاقة لتعلق القلب بالمحبوب ، ثم الصبابة لاتصباب القلب إليه ، ثم الغرام وهو الحب الملازم للقلب ثم العشق ، وآخرها التتيم ، يقال : تيم الله أى عبدالله ، فالمتيم المعبد لمحبوبه .

ومن خضع لإنسان مع بغضه له لايكون عابدًا له ، ولوأحب شيئًا ولم

<sup>(</sup>١) سورة الذاريات: ٥٦

<sup>(</sup>٣) لسَانَ العرب . لاين منظور : ٤ /٢٦٤ - ٢٦٧

يخضع له لم يكن عابدا له ، كما قد يحب الرجل ولده وصديقه ، ولهذا لايكفى أحدهما في عبادة الله تعالى ، بل يجب أن يكون الله أحب إلى العبد من كل شيء وأن يكون الله أعظم عنده من كل شيء ، بل لايستحق المحبة ، والخضوع التام إلا الله ، وكل ما أحب لغير الله فمحبته فاسدة ، وما عظم بغير تعظيم أمر الله فتعظيمه باطل، قال الله تعالى: ﴿قل إن كان آباؤكم وأبناؤكم ﴾ . . . الآية (١) . فجنس المحبة ، تكون لله ولرسوله كالطاعة ، فإن الطاعة ، لله ولرسوله ، ولإرضاء الله ورسوله والله ورسوله أحق أن يرضوه . . . والإيتاء لله ولرسوله ، ﴿ ولوأنهم رضوا ماآتاهم الله ورسوله ﴾ (١) الآية .

ويقول ابن القيم: (العبادة: تجمع أصلين: غاية الحب بغاية الله والمتعبد: الله والحضوع، والعرب تقول: طريق معبد، أى مذلل، والتعبد: التذلل والخضوع فمن أحببته ولم تكن خاضعا له لم تكن عابدا له، ومن خضعت له بلا محبة لم تكن عابدا له حتى تكون محبا خاضعا) (١٣٣. هـ.

ويقول ابن كثير رحمه الله عند تفسيره لقول الله تعالى : ﴿ إِياكُ نعبد وَإِياكُ نعبد وَإِياكُ نعبد وَإِياكُ نستعين ﴾ والعبادة في اللغة : من الذلة يقال طريق معبد ، أي مذلل . وفي الشرع : عبارة عما يجمع كمال المحبة والخضوع والخوف ، وقدم المفعول وهو إياك وكرر للاهتمام والحصر أي لاتعبد إلا إياك ولا نتوكل إلا عليك ، وهذا هو كمال الطاعة ، والدين يرجع إلى هذين المعنيين .

وهذا كيا قال بعض السلف : الفاتحة سر القرآن وسرها هذه الكلمة ﴿ إِياكُ نَعْبِدُ وَإِياكُ نُسْتُعِينَ ﴾ . فالأول : تبرؤمن الشرك ، والثاني : تبرؤ

 <sup>(</sup>١) سورة التوية : ٢٤ .

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة : ٥٩ . العبودية الابن تيمية : ٤٤ . ٥٥ .

<sup>(</sup>٣) مدارج السالكين : ١/ ٧٤ .

من الحول والقوة والتفويض إلى الله عز وجل وهذا المعنى في غير آية من القرآن الكريم كيا قال تعالى: ﴿ فاعبده وتوكل عليه وماربك بغافل عيا تعملون ﴾ (١). ﴿ قل هو الرحمن آمنا به وعليه توكلنا ﴾ (١) ﴿ ورب المشرق والمغرب لا إله إلا هو فاتخذه وكيلا ﴾ (١) وكذلك هذه الآية الكريمة ﴿ إياك نعبد وإياك نستعين ﴾ (١).



(۱) منورة هود : ۱۲۳

(٢) سورة اللك : ٢٩

(٣) سورة المزمل : ٩

(٤) سورة الفاتحة ، تفسير ابن كثير ١ /٢٥ .

#### تعقيب واستطراد

من هنا نستطيع: أن ندرك أن العبادة التي قصد إليها الشارع ، والتي تعملي الإنسان وتشرفه ، وترفع من قدره ومكانته ، وتجعله يحس بإنسانيته وكرامته ، هي تلك التي تجمع بين الخضوع لله سبحانه ، والمحبة له ، والحشية منه .

ومهيا اكتملت هذه المعانى فى عبد كان أقرب إلى ربه وأكرم عليه ، من غيره ، وأحق بالإمامة فى الدين ، وقيادة المتقين ، والحديث عن رب العالمين . .

## الخضسوع

وهذه هي العبادة في صورتها المثل : إنها تجمع الخضوع الذي تشترك فيه سائر الكائنات ، وتستظل بلوائه كل المخلوقات، من ماء وشجر ونبات ، وشوابت وسيارات طوعا أوكرها . والخضوع يعنى طاعة الله ، والاستجابة لأمره ، والمسارعة في مرضاته ، والوقوف عند حدوده ، نعم : إن الكون كله خاضع لله ذي الجلال في عبادة دائمة ، في طاعة مستمرة في خضوع واستسلام لايشوبها تمرد ولا عصيان . ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَ الله يسجد له من في السموات ، ومن في الأرض والشمس والقمر والنجوم والجبال والشجر والدواب وكثير من الناس وكثير حق عليه العذاب ﴾ (١) .

و وله يسجد من في السموات والأرض طوعا وكرها وظلالهم بالغدو والأصال والأرض من دابة والأصال الأرض من دابة

<sup>(</sup>١) سورة الحج : ١٨

<sup>(</sup>٢) سورة الرعد : ١٥

والمسلائكسة ، وهم لايستكسبرون بخافسون ربهم من فوقهم ويفعلون مايؤمرون (١) ﴿ الشمس والقمر بحسبان والنجم والشجر يسجدان ﴾ (٢) .

هذا الخضوع الدائم ، وتلك العبادة الدائمة من الكون كله : علويه وسفليه ، أرضه وسمواته ، ماعلمنا منه ومالم نعلم ، ما أبصرنا وما لم نبصر ، يتفق وطبيعة هذه المخلوقات على اختلاف أنواعها ، وتنوع عباداتها ، ﴿ أَلَمْ تَلَ الله يسبح له من في السموات والأرض والطير صافات كل قد علم صلاته وتسبيحه ، و الله عليم بها يفعلون ﴾ (١) . ﴿ تسبح له السموات السبع والأرض ومن فيهن ، وإن من شيء إلا يسبح بحمده ، ولكن لاتفقهون تسبيحهم ، إنه كان حليها غفورا ﴾ (١)

وأساس الخضوع فه تعالى هو الإحساس الصادق بهيبته وعظمته وسلطانه وقدرته ، وأنه المعطى المانع ، الضار النافع ، المحيى الميت الخافض الرافع ، المعز المذل ، السميع البصير ، الذي ليس كمثله شيء وهو السميع البصير ، و إليه المصير يُطعِم ، ولايطعم ، يجير ولايجار عليه ، غنى عن كل ما سواه ، محتاج إليه جميع ماعداه .

والإنسان يكون فى قمة التواضع إذا سجد لخالقه ، ومولاه ، وقام بحق من خلقه وصوره ، وشق سمعه و بصره ، وهو بذلك يكون فى أسمى حالات القرب ، وأرجى أسباب القبول . يقول الصادق المصدوق ﷺ : وأرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد فأكثروا الدعاء ﴾ (٥) .

<sup>(</sup>١) سورة النحل : ١٩ ، ٥٥

<sup>(</sup>٢) سورة الرحمن : ٥ ، ٦

<sup>(</sup>٣) سورة النور : ٤١

<sup>(1)</sup> سورة الإسراء : 13

<sup>(</sup>٥) رواه أحمد ومسلم وأبو داود والنسائي

وفى معناه قول الله تعالى لنبيه ﷺ : ﴿ واسجد واقترب ﴾ (1) . عن أبيت أبي فراس ربيعة بن كعب الأسلمى رضى الله عنه أنه قال : (كنت أبيت مع رسول الله ﷺ فأتيه بوضوئه وحاجته فقال سلنى فقلت : أسألك مرافقتك في الجنة ، فقال :

«أوغير ذلك»

قلت : هو ذاك ، قال : «فأعنى على نفسك بكثرة السجود » (١٠) .

وعن أبى عبدالله ويقال أبو عبدالرحمن ثوبان مولى رسول الله ﷺ ـــ رضى الله عنه أنه قال : سمعت رسول الله ﷺ يقول : «عليك بكثرة السجود فإنك لن تسجد لله سجدة إلا رفعك الله بها درجة ، وحط عنك بها خطيئة » (١) .

وفى السجود كهال الخضوع والانقياد لمن بيده ملكوت كل شيء وهو الله رب العالمين ، وفي خضوع العبد لربه نجاحه وفلاحه ، وعزه وشرفه ، وحريته وكرامته ، وإلى هذا يشير القرآن الكريم في ﴿ ياأَيها اللّين آمنوا اركموا واسجدوا واعبدوا ربكم وافعلوا الخير لعلكم تقلحون ﴾ (1) .

وكمال الخضوع إنها يتم إذا استجاب العبد لربه ، وآثره على ما سواه ، وقدم شريعته على كل الشرائع ، وأمره على كل الأمور ، وعرف معرفة الشاكرين عظيم حقه عليه ، ورحمته به ، وجميل إحسانه إليه ، وهو إذا لم يستجب طوعا فهو مستجيب كرها ﴿ أفغير دين الله يبغون ، وله أسلم من في السموات والأرض طوعا وكرها وإليه يرجعون ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) سورة العلق : ١٩

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم

 <sup>(</sup>٤) سورة الحبج : ٧٧

<sup>(</sup>٥) سورة آل عمران : ٨٣

#### الحسياة

والإنسان الذي يحس بعظيم فضل ربه عليه ، ويدرك فيض نعمه المتعددة وآلائمه المستمرة المتجددة ، وإحسانه الدائم وعطائه المتواصل ، وعضوه وستره ، ورحمته ومغفرته فإنه يحب ربه أعظم الحب ، ويتفانى فى رضائه أشد التفانى .

ومعنى حبه لله أن يحب ما أحب الله ، ويبغض ما أبغض ، مسارعا في مرضاته ، فارا من سخطه إلى رضاه ، ومن عقوبته إلى مغفرته ، ومن معصيته إلى طاعته ، ومنه إليه .

قالله سبحسانه يحب من عباده من كان صادق الإيهان به وكامل الإخلاص له وعظيم التوكل عليه ، وجميل الثقة بوعده ، ثم هو يحب المتقين وبحب المحسنين وبحب الصابرين ، فهو يحب من الأعمال والناس ما أحب الله فبادله الله سبحانه حبا بحب وودا بود . . . ﴿ إِن الذين آمنوا وعملوا الصالحات سيجعل لهم الرحمن ودا ﴾ (١)

إذا كان من البشر من انحرف وخضع وأحب غير الله فإن المؤمنين رأوا ان الله هو مطلوبهم ، وهو مقصودهم ، فلم يجبوا غيره ، ولم يخضعوا للسواه ، ﴿ ومن الناس من يتخذ من دون الله أندادا يجبونهم كحب الله والذين آمنوا أشد حبالله . . . ) (٢) والذين عرفوا ربهم وأحبوه أحبوا رسوله الذي عرفهم به ودلهم عليه ، بل لايتم الإيهان حتى يكون الرسول عليه أحب إلى الإنسان من كل شي حتى نفسه التي بين جنبيه .

يقول عُليه الصلاة والسلام: « لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من والده وولده والناس أجمعين » (٢) .

<sup>(</sup>١) سورة مريم: ٩٦

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة : ١٦٥

<sup>(</sup>٣) رواء البخاري

وعن عبد الله بن هشام قال:

كنا مع النبي ﷺ وَهُو آخذ بيد عمر فقال عمر : يارسول الله ، الأنت أحب إلى من كل شيء إلا نفسي

فقال الرسول ـ ﷺ ـ الا والذي نفسي بيده ـ حتى أكون أحب إليك من نفسك «

فقال عمر: فإنه الآن لأنت أحب إلى من نفسى فقال رسول الله ﷺ: «الآن ياعمر » (١).

ومعنى الآن ياعمر أي الآن فقط تم إيهانك . . .

وعبة الله ورسوله هي غاية الغايات ، ونهاية النهايات ، ومطلب الأخيار الأبرار إذ هي لذة القلب ونعيمه ، وراحته ورحمته ، وجماله وأنسه ، وما من خلق قبل المحبة إلا هو طريقها ودليلها ، والموصل إليها ، كالتوبة والصبر ، وما من لذة وثمرة ونتيجة بعدها إلا وهي من آثارها ، ولازيادة نور إلا بتحقق وجودها وانتشار ظلالها في قلب المحب ، الذي أحب بعد معرفة ، وتذوق بعد تجربة .

إن عبة الله ورسوله إذا حلت فى القلب آثرت المحبوب على كل ماعداه ، وقدمته على جميع من سواه ، وكل محبة بعد ذلك فهى تابعة ، وكل خوف بعد ذلك كان حرصا على زوالها ورحيلها بعد أن تذوق القلب رحيقها وجمالها مع تنزيه الله عن الشبيه والمثال ، والصورة والخيال ، وكل ما يخطر بالبال ، فالله فو ليس كمثله شيء وهو السميع البصير ﴾ (٢) ، فلا لاتدركه الأبصار وهو بدرك الأبصار وهو اللطيف الخبير ﴾ (٢) .

<sup>(</sup>١) رواء البخاري وأحمد

<sup>(</sup>۲) سورة الشوري : ۱۱

<sup>(°)</sup> سورة الأنعام : ١٠٢

وإذا كان هذا الحب هو الذي ينبغي أن تشد اليه الرحال ، وأن يكون المطلوب في كل حال فيا حقيقته ؟ وهل يمكن إدراك كنهه أو رسم صورته ؟

يرى بعض علماء الكسلام أن الحب الحقيقي لايخلو من مراقبة العبد لله ، وقالوا : إن معنى الحب لله هو المواظبة على طاعته . أما حقيقته فهى محال إلا مع الجنس والمثال .

يقول الإمام الغزالى رحمه الله : ولما أنكروا المحبة أنكروا الأنس والشوق ولذة المناجأة وسائر لوازم الحب وتوابعه ، ولابد من كشف الغطاء عن هذا الأمر ، ونحن في هذا الكتباب نبين شواهد الشرع في المحبة ، ثم بيان حقيقتها وأسبابها ثم بيان أن لا مستحق للمحبة إلا الله تعالى . . . (1)

ثم يفيض الإمام الغزالي في بيان ذلك ونقتبس بعضا من كلامه المشرق الجميل يقول: اعلم أن الأمة مجمعة على أن الحب لله تعالى ولرسوله على فرض وكيف يفرض مالا وجود له ؟ وكيف يفسر الحب بالطاعة ، والطاعة تبع الحب وثمرته ؟ فلابد أن يتقدم الحب ، ثم بعد ذلك يطيع من أحب .

ويدل على إثبات الحب أله تعالى قوله عز وجل : ﴿ يُحبُّهُم ويحبُونُه ﴾ وقوله تعالى : ﴿ وَاللَّذِينَ آمنُوا أَشَدَ حَبًّا للهُ ﴾ (٢) . وهو دليل على إثبات الحب ، وإثبات التفاوت فيه .

وقد جعل رسول الله ﷺ الحب لله من شرط الإيهان في أخبار كثيرة إذ قال أبو رزين العقيلي : يارسول الله ما الإيهان ؟ قال : «أن يكون الله ورسوله أحب إليك مما سواهما » (٣) .

وفى حديث آخر : « لايؤمن أحدكم حتى يكون الله ورسوله أحب إليه عا سواهما  $^{(3)}$  .

<sup>(</sup>١) الاحياء للغزالي ٢٥٧١/١٤

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة : ٢٦٥

<sup>(</sup>٣) رواد الأماء أحد

رع، متص عليه من حديث أنس

وفى حديث آخـر: « لايؤمن العبد حتى أكون أحب إليه من أهله وماله والناس أجمعين وفي رواية ومن نفسه » (١)

وقال البخارى: ومن والله وولله (١) كيف وقد قال الله تعالى: قل إن كان آباؤكم وأبتاؤكم وإخوانكم . . الآية (١) وإنها أجرى ذلك في معرض التهديد والإنكار) اهم .

لأن ختام الآيات ﴿ فتربصوا حتى يأتى الله بأمره والله لايهدى القوم الفاسقين ﴾ ومعنى تربصوا . أى انتظروا ما يحل بكم من عقابه ، وشديد نكاله وعذابه ، وهو وعيد من الله لمن كان أهله وماله وماذكر فى الآية أحب إليه وآثر لديه من الله ورسوله والجهاد فى سبيله ، فلينظر ما يحل به من الوبال والنكال .

وماهددنا الله فى ختام الآية إلا ليحفزنا ويثير فينا ما جبلنا عليه وما فى استطاعتنا أن نحققه من محبة الله ورسوله ، والجهاد فى سبيله ، ولو كنا غير قادرين على تحقيق ذلك ، أو كان فوق طاقتنا لما كلفنا به ، ولكنه سبحانه رحمة بنا يدعونا إلى ما فيه كها لنا ، وتحقيق الغاية من وجودنا ، وهى معرفته ومجبته ، والخضوع له ، حتى نكون قد تحققنا بقوله سبحانه : ﴿ وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون ﴾ (1) .

فتتلوق لذة الشعور بالاتصال بالله ، ولذة المناجاة ، وحلاوة الأنس بالحبيب الذي لايغيب ، والمعبود المشهود ، الرحيم الودود ، الذي يمن على أحبابه ، والطالبين له بآلاء ونعم لاتوصف ولاتحد ، ولايجيط بها إحصاء ولاعد .

<sup>(</sup>١) متفق عليه من حديث أنس واللفظ لمسلم

 <sup>(</sup>٢) تخريح العراقي في الاحباء

<sup>(</sup>١) سررة التربة : ٢٤

<sup>(1)</sup> سورة اللذاريات : ٦٥

يفيض على أحبابه فى الدنيا \_ تفضلا وتكرما \_ نعيا ورحيقا من التلذذ بذكره والشعور برحمته ، ولذة الأنس بمناجاته ويعطيهم فى الآخرة ما يجل عن الوصف ويعجز عن إدراكه الخيال وفى الحديث القدسى عن النبى عن النبى فيا يرويه عن ربه : « أعددت لعبادى الصالحين » فى الجنة مالاعين رأت ، ولا أذن سمعت ، ولاخطر على قلب بشر ، بله مااطلعتم عليه ، واقرأوا إن شئتم قول الله تعالى : ﴿ فلا تعلم نفس ما أخفى لهم من قرة أعين جزاء بها كانوا يعلمون ﴾ (١) .

يقول ابن تيمية رحمه الله :

ليس عند القلب السليم أحلى ولا ألذ ولا أطيب ، ولا أسر ولا أنعم ، من حلاوة الإيهان ، المتضمن عبوديته الله ، ومحبته له ، وإخلاصه له ، وذلك يقتضى انجذاب القلب منيبا إلى الله ، خائفا منه ، راغبا راهبا ، كها قال تعالى : ﴿ من خشى الرحمن بالغيب وجاء بقلب منيب ﴾ (١)

إذ المحب يخاف من زوال مطلوبه أو عدم حصول مرغوبه ، فلا يكون عبداً لله ومحب الله إلا بين خوف ورجاء كها قال تعالى : ﴿ أُولَئُكُ الذين يدعون يبتغون إلى ربهم الموسيلة أيهم أقرب ويرجون رحمته ويخافون عذابه إن عذاب ربك كان محذورا ﴾ (٢)

#### الخيوف:

والخوف الذى أضافه العلامة ابن كثير - رحمه الله - إلى تعريف العبادة ونبه عليه يعطى أن عباد الله بحق الذين عرفوا ربهم ، وخضعوا له ، واستجابوا لأمره ، وأثمرت لهم هذه المعرفة حبا وشوقا يخشون ربهم ، ويخافون زوال محبوبهم من قلوبهم ، وهم دائها بين خوف ورجاء ورغبة ورهبة .

<sup>(</sup>١) سورة السجفة : ١٧

<sup>(</sup>۲) سورة ف: ۲۳

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء: ٥٧

وقد امتدح الله سبحانه عباده الذين يخشونه ويخافون حسابه ، والوقوف بين يديه يوم العرض عليه ، فقال سبحانه : ﴿ والذين يصلون ما أمر الله به أن يوصل ويخشون ربهم ويخافون سوء الحساب ﴾ (١) وقال : ﴿ وأما من خاف مقام ربه ونهى النفس عن الهوى فإن الجنة هى المأوى ﴾ (٢) وقال :

﴿ إِنَّ الذَينَ هُمْ مَنْ حَشَية رَبِهُمْ مَشْفَقُونَ ، والذينَ هُمْ بِآيات رَبِهُمْ يَؤْمُنُونَ والذينَ هُمْ بربهم لا يشركونَ ، والذين يؤتونَ مَا آتُوا وقلوبهم وجلة أنهم إلى ربهم راجعونَ ، أولئك يسارعون في الخيرات وهم لها سابقون ﴾ (٣) .

وأولو الألباب لا يغفلون عن لقاء ربهم ، والتفكير في أمر آخرتهم ، والابتهال إلى ذى الجلال سبحانه أن يقيهم عذاب النار ، وأن يدخلهم مدخل الأبرار يقول الله سبحانه وتعالى : ﴿ إِنْ في خلق السموات والأرض واختلاف الليل والنهار لآيات لأولى الألباب الذين يذكرون الله قياما وقعودا وعلى جنوبهم ويتفكرون في خلق السموات والأرض ربنا ما خلقت هذا باطلا سبحانك فقنا عذاب النار ربنا إنك من تدخل النار فقد أخزيته وما للظالمين من أنصار ﴾ (1) .

ومن دعوات عباد الرحمن التي يلهجون بها لربهم ﴿ والذين يقولون : ربنا اصرف عنا عذاب جهنم إن عذابها كان غراما ، إنها ساءت مستقرا ومقاما ﴾ (٥) .

وكلها قويت معرفة العبد بربه كلما اشتدت خشيته منه ، وتعظيمه له ، ولذلك كان الرسل الكرام عليهم الصلاة والسلام وهم أعرف الخلق بالحق

<sup>(</sup>١) سورة الرعد : ٢١

<sup>(</sup>٢) سورة النازعات : ١٠٤٠

<sup>(</sup>٣) سورة المؤشول : ٥٧ ـ ٦١..

<sup>(</sup>٤) سورة أل عبران : ١٩٠ ـ ١٩٠

٥١) سورة الفرقان : ١٦٠٦٥

جل جلاله ، وأشدهم حباله ، وشوقا إليه ، ورجاء فيه ـ أشد الناس خشية لرجم .

وفى القرآن ألوان من دعواتهم التى تكشف عن أحوالهم فى ذلك وصفاتهم .

فهـذا هو الخليل عليه السلام يدعو ربه ويقول : ﴿ وَلَا تَخْرَنَى يُومُ يَعْمُونَ يُومُ لَا يَعْمُونَ يَوْمُ لَا يَعْمُونَ يَعْمُ لَا يَعْمُونَ يَعْمُ لَا يَعْمُونَ يَوْمُ لَا يَعْمُونَ يَعْمُ لِللَّهُ يَعْمُلُونَ لَا يُعْمُونَ يَعْمُ لَا يَعْمُ لِللَّهُ لَا يَعْمُ لَا يَعْمُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِكُلِّ لَا يَعْمُ لَا يَعْمُ لَا يَعْمُ لَا يَعْمُ لَا يَعْمُ لَا يَعْمُ لِللَّهُ لَا يَعْمُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِلْهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِللَّهُ لَا يُعْمُلُونُ لَا يُعْمُلُونُ لَا يُعْمُلُونُ لَا يُعْلِمُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلْهُ لِلللَّهُ لِلْهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لَا يُعْلَمُ لِللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلْهُ لِللّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِللللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِللْهُ لِلللَّهُ لِللْهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِللْهُ لِللْمُ لِللْمُ لِللْمُ لِلللَّهُ لِللْمُ لِللْمُ لِللَّهُ لِللْمُ لِلللِّهُ لِلللْمُ لِلْمُ لِلللَّهُ لِلْمُ لِلللَّهُ لِللللَّهُ لِلللَّهُ لِللللَّهُ لِللللَّهُ لِللللَّهُ لِلللَّهُ لِلْمُ لِلللَّهُ لِللْمُ لِلْمُ لِلللَّهُ لِللللَّهُ لِللْمُ لِلللَّهُ لِلللْمُ لِلللَّهُ لِلْمُلِّلِ لِلللللَّهُ لِلللللَّهُ لِللللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلَّهُ لِلللَّهُ لِللللَّهُ لِللللَّهُ لِلللللَّهُ لِللْمُ لِلللَّهُ لِلللْمُ لِلللْمُ لِللللَّهُ لِللْمُ لِللللَّهُ لِلللللَّهُ لِللْمُ لِلللَّهُ لِلللْمُ لِلللّهُ لِلْمُلْلِلْمُ لِلْمُؤْمُ ل

ويدعو يوسف الصديق عليه الصلاة والسلام ربه فيقول : ﴿ رَبُّ قَدْ اللَّهِ مِنْ المُلُكُ وَعَلَمْتُنَى مِنْ تَأْوِيلُ الأَحاديثُ فَاطَرُ السَّمُواتُ وَالْأَرْضُ أَنْتُ وَلِينَ فَى الدّنيا وَالأَحْرَةُ تُوفِنَى مسلما وأَلْحَقْنَى بالصالحين ﴾ (٢) .

ويخبر سبحانه عن زكريا وآله عليهم الصلاة والسلام في إقبالهم على ربهم ، ورغبهم فيه ، وخشيتهم منه ، واستحقاقهم من أجل ذلك أجزل العطاء ، فيقول سبحانه : ﴿ وَرُكْرِيا إِذْ نَادَى رَبَّه رَبِّ لاتّلَانِي فَرَدَا وأنت خير الوارثين قاستجبنا له ، ووهبنا له يحيى ، وأصلحنا له زوجه ، إنهم كانوا يسارعون في الخيرات ، ويدعوننا رغبا ورهبا وكانوا لنا خاشعين ﴾ (٢) .

والنبى على يقسول: «كيف أنعم وصاحب القرن قد التقم القرن واستمع الإذن متى يؤمر بالنفخ فينفخ » فكأن ذلك ثقل على أصحاب رسول على فقال لهم: «قولوا حسبنا الله ونعم الوكيل » (").

وأخبر عليه الصلاة والسلام عن مدى علمه بالله . وخشيته له فقال . وأخبر عليه الصلاة والسلام عن مدى علمه بالله ، وأشدكم له خشية - الحديث » (°) وفي رواية

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء: ٨٧ - ٨٩

<sup>(</sup>۲) سورة يوسف، ۱۰۱

 <sup>(</sup>۳) سورة الأنبياء ۸۹ - ۹ .
 (۶) رواء الترمذي . وقال حديث حسن

<sup>(</sup>٥) حَدَيث صحيح منفق عليه .

أخرى : « إن أتقاكم وأعلمكم بالله أنا » (١)

والذى لاشك فيه أن تعريف ابن كثير للعبادة أضاف معنى جليلا ونبه إلى أمر عظيم ، ينبغى التيقظ له ، والالتفات إليه ، فالخوف ركن جوهرى من أركان العبادة والإقبال على الله جل علاه ، إذ المطيع الذى انشرح بحب الله صدره ، ولانت بعبادته جوارحه ما لم تهذبه الخشية ويقومه الخوف ربها قصر وأهمل ، واطمأن إلى خضوعه ومحبته ، وأدل بعمله وأعجب بمسلكه ، فأتى من حيث لايدرى ولا يحتسب .

لذلك بنصح النبى الأمين صلوات الله وسلامه عليه فيقول: « من خاف أدلج ، ومن أدلج بلغ المنزل ، ألا إن سلعة الله غالية ، ألا إن سلعة الله الجنة ». (١)

وقبل أن نفرغ من الكلام عن العبادة وعناصرها الثلاثة من الخضوع والحب والحشية فإننا نود أن نذكر أن الخضوع الذي يراد هنا إنها هو الخضوع الناشيء عن إسلام الوجه لله ، وكمال الانقياد لشريعة محمد ، لا الحضوع للأوهام وما تهوى النفوس .

وكذلك نريد بالمحبة المحبة الصحيحة السليمة التي يعرب عنها قوله تعالى : ﴿ قُلَ إِنْ كُنتُم تَحْبُونَ الله فَاتَبْعُونَى يُحْبِبُكُمُ الله ويغفر لكم ذنوبكم والله غفور رحيم ﴾ . (٣)

لا المحبة المزعومة التي ادعاها اليهود والنصاري لانفسهم كذبا وبهتانا إذ قالوا : ﴿ نحن أبناء الله وأحباؤه ﴾ (أ) وكذبوا حيث حرفوا كتبهم وبدلوها وغيروها وكفروا بها أنزل على محمد على وهو الحق مصدقا لما معهم ، وشرعوا

<sup>(</sup>١) حنبث صحيح متفق عليه .

<sup>(</sup>٢) رواه الترميذي ، وقال : حديث حسن

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران : ٣١

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة : ١٨

لأنفسهم ولأتباعهم من الدين ما لم يأذن به الله ﴿ فويل لهم مما كتبت أيديهم وويل لهم مما كتبت أيديهم وويل لهم مما يكسبون ﴾ (١) .

وقد دعاهم خاتم المرسلين إلى التكميل والتصحيح ، والسير على المنهج الصحيح ونادى فيهم بها أوصاه الله إليه بشأنهم : ﴿ قل ياأهل الكتاب تعالوا إلى كلمة سواء بيننا وبينكم : أن لاتعبد إلا الله ، ولانشرك به شيئا ، ولايتخد بعضنا بعضا أربابا من دون الله ، فإن تولوا فقولوا اشهدوا بأنا مسلمون ﴾ (٢)

كذلك فإن المراد بالخوف ما يحض على العمل ، ويدفع إلى الخير ، ويكف عن الشر والإثم والتقصير قال سبحانه وتعالى : ﴿ وأما من خاف مقام ربه ومهى النفس عن الهوى فإن الجنة هي المأوى ﴾ (٢) .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ٧٩

<sup>(</sup>Y) سورة آل عمران : ٦٤

<sup>(</sup>٣) سورة النازعات : ١٠ ، ١١

# شمول العبادة للإنسان بجميع جوانبه عقله ، وقلبه ، وحواسه ، وجوارحه

ليس الإنسان هو هذا الهيكل الترابى فحسب ، ولكن فيه نفحة إلهية ونفخة روحية قال الله سبحانه : ﴿ إِذْ قَالَ رَبِكُ لَلْمَلَائِكُمْ إِنَّى خَالَقَ بِشُرا مِنْ طَيْنَ ، فإذا سويته ونفخت فيه من روحي فقعوا له ساجدين ﴾ (١) .

إن الإنسان كائن متميز ، ومخلوق مهياً للتكريم والتفضيل ، خلقه ربه في أحسن صورة ، وكمله بالعقل والبيان ، وطبعه في أصل فطرته على إدراك الحق والخير ، وتمييز الطيب من الخبيث .

والله الذي خصه بهذه المزايا العظيمة ، وأهله ليكون خليفة في أرضه ، لم يدعه لعقله ، ولا لما جبل عليه في أصل فطرته .

وإنها أرسل إليه الرسل مبشرين ومنذرين ، محذرين ومذكرين ، وأنزل من أجله الكتب ، حتى يأخذ الرسل بأيدى البشر إلى صراط الله السوى وطريقه المستقيم ، وحتى ينقوا فطرته مما علق بها من انحراف ، واعتراها من ضلال ، وحتى ينظفوا عقله مما يكون قد تراكم عليه من أمراض وأدواء نتيجة لسيطرة الهوى عليه ، وغلبة الشهوات على نفسه ، وحتى يبصروه بأقوالهم وأحوالهم بالطريق الذي يتعين عليه سلوكه ليظفر برضا مولاه ، ورحمة ربه ، ويذكروه بها أودع في فطرته من خير ومعرفة لأن كثيرا من الناس ضلوا وانحرفوا .

بل إن يعضهم علم ، ولكن علمه لم يغن عنه من الله شيئا ، إذ آثر هواه على مولاه ، وهذا كفر غليظ ، وضلال بعيد ﴿ أَفْرَأَيْتُ مِنَ اتَّخَذَ إِلَمْهُ هُواهُ وَأَصْلُهُ اللهُ على علم ، وختم على سمعه وقلبه وجعل على بصره

<sup>(</sup>۱) سورة ص : ۷۱

غشاوة ، فمن يهديه من بعد الله أفلا تذكرون كه (١)

فهذا الذي عبد هواه من دون الله ما انتفع بالعلم الذي وصله ، ولا البلاغ الذي سمعه ، فعطل ما وهبه الله من نعم التفكير وحسن التقدير ، فأضله الله لعلمه باستحقاقه لذلك ، وقامت الحجة عليه ، فأصبح لا ينتفع به يسمع ، ولايعي شيئا يهتدي به وليس له من حجة يستنيرها ( فمن يهديه من بعد الله ؟) .

انحسرف كشير من البشر، وضلوا عن سواء السبيل، وزين لهم الشيطان سوء أعيالهم وذهبوا في الضلال مذاهب شتى ، وطرائق قددا ، فمنهم من أنكر الخالق الكريم ، وكفر بالمدير الحكيم ، ومنهم من اتخذ إلهين من دون الله ، ومنهم من اتخذ ثلاثة ، ومنهم من عبد الشمس والقمر والكواكب ، ومنهم من عبد الأحجار والأشجار والأبقار من دون الله ، ومنهم من جعل لكل قوة من قوى الكون إلها خاصا بها ، ومنهم من أنكر الحياة بعد الموت وكفر بالبعث واللقاء . ومنهم من أتبع نفسه هواها وتركها ترتع في الشهوات ، وتلغ في الموبقات ، غير واقف عند غاية ، أو منته إلى نهاية .

وهكذا تخبط العقل البشرى فيها يتعلق بالألوهية ، وتخبط كذلك فيها يتعلق بالحياة الآخرة ، وتخبط في أخلاقه وسلوكه ، وتخبط في كل مناحى الحياة سواء ما يتعلق منها بالفكر والنظر ، أو بالعمل والتطبيق ، حتى أصبح العقل البشرى لدى السواد الأعظم من الناس وكأنه لاوجود له في انتضاء الفائدة منه ، وفي هؤلاء الضالين المكذبين يأتى قول الحق جل جلاله : ﴿ أَم تحسب أَن أكثرهم يسمعون أو يعقلون إن هم إلا كالأنعام ، بل هم أضل سبيلا ﴾ (٢)

<sup>(</sup>١) سورة الجاثية : ٢٣

<sup>(</sup>٢) سورة الفرقان : \$ \$

ويأتى حديث عن عاقبة أمرهم ﴿ ولقد ذرأتا لجهنم كثيرا من الجن والإنس لهم قلوب لايفقهون بها ، ولهم أعين لا يبصرون بها ، ولهم آذان لايسمعون بها ، أولئك كالأنعام ، بل هم أضل أولئك هم الغافلون ﴾ (١)

ويأتى حديثهم عن أنفسهم وشهادتهم عليها يوم القيامة ﴿ وقالوا لو كنا نسمع أو نعقل ما كنا في أصحاب السعير ﴾ (٢)

والله عرف المنعم بضطرته ، وبائدار نعمته ، وبالاثه المتجددة المتواصلة ، الدائمة المتنالية بلا انقطاع : هذا الصنف الذي أعمل قلبه وعقله في الخير، فسارع في الخيرات وفر من المخالفات ، هم أولئك الذين اهتدوا وهم أولو الألباب ، عقولهم في عاقبة أمرها متدبرة ، وقلوبهم من ربها وجلة ، والسنتهم بذكره رطبة ، وجوارحهم بعبادته والإقبال عليه طبعة لمنة .

هؤلاء هم الذين استفادوا من حياتهم ، وانتفعوا بشكر ما أنعم الله به عليهم ، والله سبحانه بمنه وفضله ، وكرمه ولطفه ، جعل لعباده ألوانا من القربات في العبادة الواحدة فللقلب النية والعزيمة ، والرغبة في الحير ، وللسان المذكس والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، وللجوارح عباداتها الواضحة الكثيرة المتنوعة .

ولنتأمل الآن بشيء من التفصيل والإيضاح بعد هذه المقدمة كيف كانت العبادة شاملة للإنسان بجميع جوانبه: عقله وقلبه، ولسانه وجوارحه، حسه ونفسه فنقول:

إن الله \_ بحكمته \_ لم يطلب من الناس أن يعبدوه بجوارحهم مغفلا قلوبهم ، أو يعبدوه بقلوبهم تاركا جوارحهم ، ولم يطلب منهم أن يتعرفوا إليه

<sup>(</sup>١) سورة الإعراف : ١٧٩

<sup>(</sup>٢) سورة الملك : ١٠

فى المسجد وينصرفوا عن أمره حين يباشرون أسباب معاشهم ، ويتقلبون فى حرفهم وتجساراتهم ، بل إنه أراد منهم أن تكون عباداتهم بقلوبهم وعقولهم ، والسنتهم وجوارحهم وأن يكون توجههم إليه دائما على تغاير الأزمنة والأماكن ، وأن يكون التوجه إليه وحده فيعبدوه مخلصين له الدين ، يقول النبى على : « اتق الله حيثها كنت ، وأتبع السيئة الحسنة تمحها ، وخالق الناس بخلق حسن » (1)

وكلها استطاع العبد أن يحقق ما طلب منه ربه من ذلك في صورته المثل كلها كان أقرب إلى ربسه ، وأحق بعطائه ، وأولى بفضله ونعمائه ، وأكرم عليه ، وآثر لديه ، ولعل خير ما نسوقه في معرض الاستدلال لهذه الحقيقة ما أوصى به الله جل جلاله نبيه وحبيبه محمدا و في في أمرت وأنا أول ونسكى وعياى وعمائي لله رب العالمين لاشريك له ، وبذلك أمرت وأنا أول المسلمين في (١) .

يقول الكاتب المسلم الأستاذ مصطفى صادق الرافعى رحمه الله: هذا الدين فيه ثلاث عبادات يشد بعضها بعضا ، إحداها للأعضاء ، والثانية للقلب ، والشالشة للنفس فعبادة الأعضاء طهارتها واعتيادها الضبط ، وعبادة القلب طهارته وحبه للخير ، وعبادة النفس طهارتها وبذلها في سبيل الإنسانية اهد .

وللعلامة شمس الدين ابن القيم .. رحمه الله .. كلمات طيبة موفقة في هذا المقام ضمنها مراتب العبودية موزعة على القلب وسائر الحواس ، آثرنا أن نسوقها بتهامها لما فيها من البيان والتفصيل ، سائلين الله أن يهدى بها سواء السبيل .

قال رحمه الله : ورحى العبودية تدور على خمس عشرة قاعدة ، من

<sup>(</sup>١) رواء النرمذي وقال : حديث حسن

<sup>(</sup>٢) سورة الاتعام : ١٦٣،١٦٢

كملها كمل مراتب العبودية . وبيانها : أن العبودية منقسمة على القلب واللسان والجوارح ، وعلى كل منها عبودية مختصة .

والأحكام التي للعبودية خمسة : واجب ، ومستحب ، وحرام ، ومكروه ، ومباح ، وهي لكل واحد من القلب واللسان والجوارح ، فواجب القلب منه متفق على وجهوبه ومختلف فيه ، فالمتفق على وجهوبه كالإخلاص ، والتوكل ، والمحبة والصبر ، والإنابة ، والخوف والرجاء ، والتصديق الجازم ، والنية في العبادة ، وهذا قدر زائد على الإخلاص فإن الإخلاص هو إفراد المعبود عن غيره ، ونية العبادة لها مرتبتان (١) تمييز العبادة عن العادة (٢) تمييز مراتب العبادات بعضها عن بعض ، والأقسام الثلاثة واجبة . وكذلك الصدق ، والفرق بينه وبين الإخلاص أن للعبد مطلوبا وطلبا فالإخلاص : توحيد مطلوب ، والصدق توحيد طلب .

فالإخلاص: أن لا يكون المطلوب منقسها ، والصدق أن لايكون الطلب منقسها فالصدق بذل الجهد ، والإخلاص إفراد المطلوب .

واتفقت الأمة على وجوب هذه الأعمال على القلب من حيث الجملة ، وكذلك النصح في العبودية ومدار الدين عليه ، وهو بذل الجهد في اتباع العبودية على الوجه المحبوب للرب ، المرضى له ، وأصل هذا واجب وكماله مرتبة المقربين .

وكمذلك كل واحد من هذه الواجبات القلبية له طرفان : واجب مستحق وهو مرتبة أصحاب اليمين ، وكمال مستحب وهو مرتبة المقربين .

وكذلك الصبر واجب باتفاق الأمة ، قال الإمام أحمد : ذكر الله الصبر في تسعين موضعا من القرآن أو بضعا وتسعين وله طرفان أيضا : واجب مستحق وكمال مستحب .

وأما المختلف فيه كالرضا ففي وجوبه قولان للفقهاء والصوفية فمن أوجبه قال : السخط حرام ولاخلاص عنه إلا بالرضا وما لاخلاص عن

الحرام إلا به فهو وأجب واحتجوا بأثر ( من لم يصبر على بلائم ولم يرض بقضائي فليتخذ ربا سواى ) ومن قال هو مستحب قال : لم يجىء الأمر به في القرآن ولا في السنة بخلاف الصبر فإن الله أمر به في مواضع كثيرة من كتابه .

وكذلك التوكل ، قال تعالى : ﴿ إِنْ كَنتُم آمنتُم بِاللهُ فَعَلَيْهُ تُوكِلُوا إِنْ كَنتُم مسلمين ﴾ (١) وأمرنا بالإنابة فقال : ﴿ وأنيبُوا إِلَى ربكم ﴾ (١)

وكسلاسك الحدوف كقبوله: ﴿ فلا تخافوهم وخافون إن كنتم مؤمنين ﴾ (\*) وقوله: ﴿ وإياى مؤمنين ﴾ (\*) وقوله: ﴿ وإياى فارهبون ﴾ (\*) وقوله: ﴿ وإياى فارهبون ﴾ (\*) وكللك الصدق قال تعالى: ﴿ يأيها الذين آمنوا اتقوا الله وكونوا مع الصادقين ﴾ (\*) . وكذلك المحبة وهي أفرض الواجبات إذ هي قلب العبادة المآمور بها ونجها وروحها ، وأما الرضا فإنها جاء في القرآن مدح أهله والثناء عليهم لا الأمر به .

وهذا الخلاف بينهم إنها هو في الرضا بقضائه الكوني ، أما الرضا به ربا وإلها وهو الرضا بأمره الديني فمتفق على فرضيته ، بل لايصير العبد مسلم إلا بهذا الرضا ، أن يرضى بالله ربا وبالإسلام دينا ، وبمحمد وسولا. . والمقصود أن هذه الأعمال واجبها ومستحبها هي عبودية القلب فمن عطلها فقد عطّل عبودية الملك ، وإن قام بعبودية رعيته من الجوارح ،

<sup>(</sup>١) سورة يونس: ٨٤

<sup>(</sup>٢) سورة الزَّمر : 14

<sup>(</sup>٣) سورة البينة : ٥

<sup>(1)</sup> سورة آل عمران : ١٧٥

 <sup>(</sup>٥) سورة المثلمة : ٣
 (٦) سورة البقرة : ٠٤

<sup>(</sup>V) سورة الْمُتوبة : ١١٩

والمقصود أن يكون ملك الأعضاء ، وهو القلب قائما بعبوديته لله ـ سبحانه ـ هو ورعيته . وأما المحرمات التي عليه فالكبر والرياء ، والعجب والحسد ، والغفلة والنفاق ، وهي نوعان كفر ومعصية . .

فالكفر: كالشك والنفاق ، والشرك وتوابعه .

#### والمعصية نوعان : كبائر وصغائر :

فالكبائر: كالرياء والعجب والكبر والفخر، والخيلاء والقنوط من رحمة الله، واليأس من روح الله، والأمن من مكر الله، والفرح والسرور بأذى المسلمين، والشهاتة بمعصيتهم ومحبة أن تشيع الفاحشة فيهم، وحسدهم على ما آتاهم الله من فضله، وتمنى زوال ذلك عنهم.

وتوابع هذه الأمور التي هي أشد تحريبا من الزنا وشرب الحمر وغيرهما من الكبائر الظاهرة ، ولاصلاح للقلب ولا للجسد إلا باجتنابها والتوبة منها ، وإلا فهو قلب فاسد وإذا فسد القلب فسد الجسد .

وهذه الآفات إنها تنشأ من الجهل بعبودية القلب ، وترك القيام بها ، فوظيفة ( إياك نعبد ) على القلب قبل الجوارح ، فإذا جهلها وترك القيام بها امتلأ بأضدادها ولابد ، وبحسب قيامه بها يتخلص من أضداها ، وهذه الأمور ونحوها قد تكون صغائر في حقه ، وقد تكون كبائر بحسب قوتها وغلظها وخفتها ودقتها .

ومن الصغائر أيضا: شهوة المحرمات وتمنيها وتتفاوت درجات الشهوة في الكبر والصغر بحسب تفاوت درجات المشتهى، فشهوة الكفر والشرك: كفر، وشهوة البدعة فسق، وشهوة الكبائر معصية، فإن تركها لله مع قدرته عليها أثيب عليها، وإن تركها عجزا بعد بذله مقدوره في تحصيلها استحق عقوبة الفاعل لتنزيله منزلته في أحكام الثواب والعقاب، وإن لم ينزل منزلته في أحكام الشواب والعقاب، وإن لم ينزل منزلته في أحكام الشرع،

ولهذا قال النبى - على الذا تواجه المسلمان بسيفيهما فالقاتل والمقتول في النار ، قالوا هذا القاتل يا رسول الله . فيا بال المقتول ؟ قال إنه كان حريصا على قتل صاحبه ، (١) فنزله منزلة القاتل لحرصه على قتل صاحبه في الإثم دون الحكم ، وله نظائر كثيرة في الثواب والعقاب .

وقد علم بهذا مستحب القلب ومباحه .

### عبوديات اللسان لله:

أما عبوديات اللسان الخمس فواجبها النطق بالشهادتين ، وتلاوة ما يلزمه تلاوته من القرآن ، وهو ما تتوقف عليه صحة صلاته ، وتلفظه بالأذكار الواجبة في الصلاة التي أمر الله بها ورسوله ، كما أمر بالتسبيح في المركوع والسجود ، وأمر بقوله ربنا ولك الحمد بعد الاعتدال ، وأمر بالتشهد ، وأمر بالتكبير . ومن واجبه رد السلام وفي ابتدائه قولان : ومن واجبه : الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، وتعليم الجاهل ، وإرشاد واجبه : الشهادة المتعينة وصدق الحديث .

وأما مستحبه: فتلاوة القرآن ، ودوام ذكر الله ، والمذاكرة في العلم النافع وتوابع ذلك .

وأما محرمه: فهو النطق بكل مايبغضه الله ورسوله. كالنطق بالبدع المخالفة لما بعث الله به رسوله، والسدعاء إليها وتحسينها وتقويتها، وكالقذف، وسب المسلم وأذاه، بكل قول، والكذب وشهادة الزور، والقول على الله بلا علم، وهو أشدها تحريها.

ومكروهه: التكلم بها تركه خير من الكلام به ، مع عدم العقوبة عليه . . .

<sup>(</sup>١) رواه الشيخان وأحمد وأبو داود والنسائي

# عبوديات الجوارح لله:

وأما العبوديات الخمس على الجوارح : فعلى خمس وعشرين مرتبة أيضا إذ الحواس خمس وعلى كل حاسة خمس عبوديات . .

## عبودية السميع :

فعلى السمع: وجوب الانصات والاستهاع لما أوجبه الله ورسوله عليه السلام من استهاع الإسلام والإيهان وفرض منها، وكذلك استهاع القراءة فى الصلاة إذا جهربها الإمام واستمع لخطبة الجمعة فى أصح قولى العلماء.

ويحرم عليه استهاع الكفر والبدع ، إلا حيث يكون في استهاعه مصلحة راجحة من رده أو الشهادة على قائله أو زيادة قوة الإيهان والسنة بمعرفة ضدهما من الكفر والبدعة ونحو ذلك . وكاستهاع أسرار من يهرب عنك بسره ، ولايحب أن يطلعك عليه ، ومالم يكن متضمنا لحق لله يجب القيام به ، أو لأذى مسلم يتعين نصحه وتحذيره منه . وكذلك استهاع أصوات النساء الأجانب اللائي تخشى الفتنة بأصواتهن إذا لم تدع حاجة من شهادة أو معاملة ، أو استفتاء أو محاكمة ، أو مداواة أو نحوها ، وكذلك استهاع المعازف وآلات الطرب واللهو .

وأمسا السمع المستحب : كاستماع المستحب من العلم ، وقسراءة القرآن ، وذكر الله ، واستماع كل ما يجبه الله ، وليس بفرض .

والمكروه: عكسه وهو استهاع كل ما يكره ولا يعاقب عليه. والمباح ظاهر.

#### عبودية النظر :

وأما النظر الواجب: فالنظر في المصحف، وكتب العلم عند تعين تعلم العلم الواجب منها، والنظر إذا تعين لتمييز الحلال من الحرام من

الأعيان التي يأكلها أو ينفقها أو يستمتع بها ، والأمانات التي يؤديها إلى أربابها ليميز بينها ونحو ذلك .

والنظر الحرام: النظر إلى الأجنبيات بشهوة مطلقا وبغيرها إلا لحاجة كنظر الخاطب، والمستام، والمعامل، والشاهد، والحاكم، والطبيب، وذى المحرم.

والمستحب: النظر فى كتب العلم والدين التى يزداد بها الرجل إيهانا وعلما ، والنظر فى المصحف ، ووجوه العلماء الصالحين ، والوالدين ، والنظر فى آيات الله المشهودة ، ليستدل بها على توحيده ومعرفته وحكمته .

والمكروه: فضول النظر الذي لامصلحة فيه، فإن له فضولا كها للسان فضول وكم قاد فضوله إلى فضول عز التخلص منها وأعيا دواؤها.

وقال بعض السلف: كانوا يكرهون فضول النظر، كما يكرهون فضول الكلام .

والمباح : النظر الذي لا مضرة فيه في العاجل والأجل ولامنفعة .

والحرام: النظر إلى العورات وهي قسمان: عورة وراء الثياب، وعورة وراء الأبواب، ولو نظر في العورة التي وراء الأبواب فرماه صاحب العورة، ففقاً عينه لم يكن عليه شيء وذهب هدرا بنص قول رسول الله في في الحديث المتفق على صحته وإن ضعفه بعض العلماء لكونه لم يبلغه النص أو تأوله في البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله عنه أن رسول الله عنه أن رسول

« من اطلع فى بيت قوم بغير إذنهم فقد حل لهم أن يفقئوا عينه » . ورواه أبو داود وفيه ( ففقئوا عينه فقد هدرت ) .. مابين القوسين ليس فى الأصل ـ .

وهمذا إذا لم يكن للناظر سبب يباح النظر لأجله ، كعورة له هناك ينظرها ، أوريبة هو مأمور أو مأذون له في الاطلاع عليها .

أما الدوق الواجب: فتناول الطعام والشراب عند الاضطرار إليه وخوف الموت ، فإن تركه حتى مات ، مات عاصيا قاتلا لنفسه ، قال الإمام أحمد وطاووس: من اضطر إلى أكل الميتة فلم يأكل حتى مات دخل النار .

ومن هذا تناول الدواء إذا تيقن النجاة به من الهلاك على أصح القولين وإن ظن الشقاء به فهو مستحب مباح أو الأفضل تركه ؟ فيه نزاع معروف بين السلف والخلف .

والذوق الحرام: كذوق الخمر، والسموم القاتلة، والذوق الممنوع منه للصوم السواجب وأما المكروه: فكذوق المشبهات، والأكل فوق الحاجة، وذوق الطعام الفجاءة، وهو الطعام الذي تفجأ آكله، ولم يرد أن يدعبوك إليه، وأكبل أطعمة المرائية في الولائم والدعوات ونحوها، وفي السنن أن رسول الله على عن طعام المتباريين وذوق طعام من يطعمك حياء منك لابطيبة نفس.

والذوق المستحب: أكل مايعينك على طاعة الله عز وجل ، مما أذن الله فيه والأكل مع الضيف ليطيب له الأكل ، لينال منه غرضه ، والأكل من طعام صاحب الدعوة الواجب إجابتها أو المستحب ، وقد أوجب بعض الفقهاء الأكل من الوليمة الواجب إجابتها للأمر به عن الشارع .

والذوق المباح : مالم يكن فيه إثم ولارجحان .

وأما تعلق العبوديات الخمس بحاسة الشم .

فالشم الواجب: كل شم تعين طريقا للتمييز بين الحلال والحرام ، كالشم الذي تعلم به هذه العين هل هي خبيئة أو طيبة ؟ وهل هي سم قاتل أو لامضرة فيه ؟ أويميز به بين مايملك الانتفاع به ، ومالايملك ؟ ومن هذا شم المقوم ورب الحبرة عند الحكم بالتقويم ، ; (شم) العبيد ونحو ذلك .

وأما الشم الحرام: فالمتعمد لشم الطيب في الإحرام ، وشم الطيب المغصوب والمسروق وتعمد الشم من النساء الأجنبيات خشية الأفتنان بها وراءه .

وأما الشم المستحب: فشم مايعينك على طاعة الله ، ويقوى الحواس ، ويبسط النفس للعلم والعمل . ومن هذا هدية الطيب والريحان إذا أهديت لك . ففى صحيح مسلم عن النبى - على من عرض عليه ريحان فلايرده ، فإنه طيب الريح ، خفيف الحمل والمكروه كشم طيب الظلمة ، وأصحاب الشبهات ، ونحو ذلك .

وأما المكروه: فكالعبث واللعب الذي ليس بحرام، وكتابة مالافائدة في كتابته ولامنفعة فيه في الدنيا والاخرة.

والمستحب : كتابة كل مافيه منفعة في الدين أو مصلحة للمسلم والإحسان بيده بأن يعين صانعا ، أو يصنع لأخرق ، أو يفرغ من دلوه في دلو المستسقى أو يحمل له على دابته ، أو يمسكها حتى يحمل عليها ، أو يعاونه بيده فيها يحتاج إليه ونحسو ذلك ، ومنه : لمس الركن بيده في الطواف ، وفي تقبيلها بعد اللمس قولان والمباح : ما لا مضرة فيه ولاتواب .

وأما المشى الواجب: فالمشى إلى الجمعات والجهاعات فى اصح القولين لبضعة وعشرين دليلا ، مذكورة فى غير هذا الموضع . والمشى حول البيت للطواف الواجب والمشى بين الصفا والمروة بنفسه أو بمركوبه والمشى إلى حكم الله ورسوله إذا دعى إليه والمشى إلى صلة رحمه وبر والديه والمشى إلى عالس العلم الواجب طلب تعلمه والى الحج إذا قربت المسافة ولم يكن عليه فيه ضرر.

والحرام : المشي إلى معصية الله وهو من رجل الشيطان . قال تعالى :

﴿ وأجلب عليهم بخيلك ورجلك ﴾ (١) قال : مقاتل : استعن عليهم بركبان جندك ومشاتهم فكل راكب وماش في معصية الله فهو من جند إبليس .

وكذلك تتعلق هذه الأحكام الخمسة بالركوب أيضا.

فواجبه: في الركوب في الغزو، والجهاد، والحج الواجب. ومستحبه في الركوب المستحب من ذلك، ولطلب العلم وصلة الرحم، وبر الوالدين وفي الوقوف بعرفة نزاع، هل الركوب فيه أفضل أم على الأرض؟

والتحقيق: أن الركوب أفضل إذا تضمن مصلحة، من تعليم المناسك واقتداء به وكان أعون على الدعاء، ولم يكن فيه ضرر على الدابة.

وحرامه: الركوب في معصية الله عز وجل.

ومكروهه: الركوب للهو واللعب وكل ماتركه خير من فعله.

ومباحه: الركوب لما لم يتضمن فوت أجر ولاتحصيل وزر

والمباح: مالامنع فيه من الله ولاتبعة ، ولافيه مصلحة دينية ، ولاتعلق له بالشرع .

وأما تعلق هذه الخمسة بحاسة اللمس ، فاللمس الواجب ، كلمس الزوجة حين يحب جماعها والأمة الواجب إعفافها .

والحرام: لمس مالا يحل من الأجنبيات . .

والمستحب: إذا كان فيه غض بصره ، وكف نفسه عن الحرام ، وإعفاف أهله .

والمكروه : لمس الزوجة في الإحرام للذة .

وكذلك في الاعتكاف ، وفي الصيام إذا لم يأمن على نفسه .

ومن هذا لمس بدن الميت ملغير غاسله ملأن بدنه قد صار بمنزلة عورة الحي تكريم لله ، ولهذا يستحب ستره عن العيون وتغسيله في قميصه في أحد القولين ولمس فخذ الرجل إذا قلنا هي عورة .

والمباح : إذا لم يكن فيه مفسدة ولامصلحة دينية .

وهد المراتب أيضا مرتبة على البطش باليد ، والمشى بالرجل . وأمثلتها لاتخفى فالتكسب المقدور للنفقة على نفسه وأهله وعياله : وأحب . وفي وجوبه لقضاء دينه خلاف . والصحيح : وجوبه ليمكنه من أداء دينه ولايجب لإخراج الزكاة وفي وجوبه لأداء فريضة الحج نظر . والأقوى في الدليل وجوبه لدخوله في الاستطاعة : وتمكنه بذلك من أداء النسك والمشهور عدم وجوبه . ومن البطش الواجب : إهانة المفطر ، ورمى الجار ، ومباشرة الوضوء والتيمم . .

والحرام: كقتل النفس التى حرم الله قتلها ، ونهب المال المعصوم ، وضرب مالايحل ضربه ، ونحو ذلك ، وكأنواع اللعب المحرم بالنص كالنرد ، أو ماهو أشد تحريها منه عند أهل المدينة . كالشطرنج . أو مثله عند فقهاء الحديث كالإمام أحمد وغيره ، أودونه عند بعضهم . ونحو كتابة البدع المخالفة للسنة تصنيفا أو نسخا ، إلامقرونا بردها ونقضها وكتابة الزور والمظلم والحكم الجائر والقذف والتشبيب بالنساء الأجانب وكتابة مافيه مضرة على المسلمين في دينهم أو دنياهم . ولاسيها إن كسبت عليه مالا فويل لهم مما كتبت أيديهم وويل لهم مما يكسبون في (1) وكذلك كتابة المقتى على الفتوى ما يخالف حكم الله ورسوله ، إلا أن يكون مجتهدا مخطئا فالإثم موضوع عنه .

فهذه خسون مرتبة على عشرة أشياء هي القلب واللسان ، والسمع

<sup>(</sup>١) سورة البغرة : ٧٩

والبصر، والأنف، والفم، واليد والرجل، والفرج والاستواء على ظهر الدابة ( ا هـ ) (١٠) .

وبهذا التفصيل وبذاك البيان الدقيق العميق يتجلى ويتبين لنا كيف شملت العبادة في الإسلام كيان المسلم كله ، ظاهره وباطنه ، سره وعلانيته ، وجعلته في عبادة دائمة في جميع حالاته وكافة شئونه ، وبهذا يكون قد حقق عبوديته ، وحقق أو تحقق بقول الله عز وجل : ﴿ إياك نعبد وإياك نستعين ﴾ (٢) .

## ثانيا : شمول العبادة للحياة جميعها وللدين كله :

ليست العبادة فى الإسلام ، انزواء وانطواء أو عزلة عن الحياة والأحياء وانقطاعاً عن الناس للقيام ببعض الشعائر كالصلاه والذكر ، والاستغفار ، والدعاء ، كما يتصور بعض الناس ، ويظنون أنهم إذا قاموا بذلك منقطعين مبتعدين عن الحياة والأحياء فهم العباد وأنهم أحباب الله وأنهم القائمون بحق العبودية لله فهذا مفهوم خاطىء للعبادة وقاصر .

هذه الشعاثر المتمثلة في الصلاة والزكاة والحج والصيام والذكر والدعاء والاستغفار نوع من العبادة وليست كل العبادة المطلوبة .

فمفهوم العبادة فى الإسلام أرحب وأشمل وأدق وأعمق من هذا التصور المحدود المعدود: إن العبادة فى الإسلام تشمل الدين كله والحياة بأسرها كما شملت كيان الإنسان كله من قلب وسمع وبصر ونظر . . إلى آخر ما تقدم بيانه .

<sup>(</sup>١) مدارج السالكين ١ / ١٢٢

<sup>(</sup>٢) سورة الفائحة: ٥

## العبادة اتباع لقانون الله

حقيقة العبادة : هي العبودية لله تعالى ، أن تكون عابدا لمعبود واحد وأن تكون خاضعا لإله واحد لا رب لك غيره ولامعبود لك سواه هو ربك وأنت عبده فلست خاضعا لهواك ، ولا لأحد من المخلوقات .

فكل عمل تعمله وكل فكرة تنفذها ، وكل اتجاه تسير فيه ، وكل وجهة يممت وجهك نحوها فهى لله وحده . فأنت إذا أمرت بالمعروف وقلت الحق ، ونطقت الصدق ، وأصلحت بين المتخاصمين وقلت للناس حسنا فكلامك هذا عبادة كالصلاة والصيام ، وإذا اجتنبت الكذب والغيبة والنميمة وغيرها من الرذائل مستحضرا أن الذى نهاك عن هذا هو الله وحده ، فهذه عبادة ، كذلك إذا أكلت أو شربت أو نمت أو استيقظت أو باشرت عملك أو رجعت منه من أكبر أمر إلى أصغره ، ومن قليله أو كثيره والمقصد لله ، والمتوجه إليه هو لاغيره كل ذلك يصبح عباده .

فكل عمل تقصد به وجه ربك بصبح عبادة ولوكان عملا دنيويا .

وخلاصة الكلام: أن إلهك الذي آمنت به وصدقت بوجوده وحكمته ، وعلمه وقدرته وفضله ورحمته ، وصدقت بالكتاب الذي جاءك من عنده ، والوصايا الصادرة منه إليك على ألسنة رسله وخاتمهم سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم ، وخضعت لقانون ربك ومنهجه في الحياة . مصدقا أن هذا الرسول عليه الصلاة والسلام جاء بالحق من الله الحق . يأمرك أن تنفذ وأنت بمقتضى إيهانك نزلت على حكمه ، ورضيت أمره وأحببت ماشرع ولوكان فيه مخالفة لما تهواه ، وما تريده .

بل لايتم لك الإيهان ، ولاتتم لك العبادة حتى يكون هواك تبعا لما جاء

به رسولك على الله به يقول عليه الصلاة والسلام: « ذاق طعم الإيهان من رضى بالله ربا وبالإسلام دينا وبمحمد ، نبيا ورسولا » (1) ومن رضى بالله رضى بحكمه ونفذ أمره وهجر نهيه وهو فى غاية الرضى والانفياد وفى غاية الخضوع المقرون بغاية المحبة والخشية ، والا فليد عير الإيهان وغير العبادة ﴿ فلا وربك لايؤمنون حتى يحكموك فيها شجر بينهم ثم لايجدوا فى أنفسهم حرجا مما قضيت ويسلموا تسليها ﴾ (٢) ﴿ وما كان لمؤمن ولامؤمنة إذا قضى الله ورسوله أمرا أن يكون لهم الخيرة من أمرهم ومن يعص الله ورسوله فقد ضل ضلالا مينا ﴾ (٢)

وبعد ذلك تكون هذه العبادات المفروضة بمثابة نهاذج للتربية للعبادة الكبرى المنشودة ، ومن أجل ذلك كانت هذه العبادات التى افترضها الله علينا كأسس للعبادات الأخرى الشاملة للإنسان والحياة والدين كله .

يقول الإمام ابن تيمية في شأن العبادة ، عندما سئل عن قول الله عز وجل : ﴿ يَأْيُهِا النَّاسِ اعبدوا ربكم الذي خلقكم والذين من قبلكم لعلكم تتقون ﴾ (1) ما العبادة ؟ وما فروضها ؟ وهل مجموع الدين داخل فيها أم لا : وما حقيقة العبودية : وهل هي أعلى مراتب المقامات في الدنيا والأخرة أم فوقها شيء من المقامات ؟

وليبسط لنا القول في ذلك . فقد أجاب رحمه الله بإجابة مسهبة تضمنتها رسالته العبودية . قال رحمه الله :

العبادة اسم جامع لما يحبه الله ويرضاه من الأقوال والأعمال الباطنة والظاهرة فالصلاة والزكاة والصيام والحج وصدق الحديث وأداء الامانة ، وبر

<sup>(</sup>۱) رواه مستم وأحمد .

<sup>(</sup>٢) سورة النسساء: ٦٥

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب : ٣٦

<sup>(</sup>٤) منوية البقرة : ٢١

الوالدين ، وصلة الأرحام والوفاء بالعهود والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر والجهاد للكفار والمنافقين والإحسان للجار واليتيم والمسكين وابن السبيل والمملوك من الأدميين ، والبهائم والدعاء والذكر والقراءة وأمثال ذلك من العبادة ، وكذلك حب الله ورسوله ، وخشيته والإنابة إليه وإخلاص الدين له ، والصبر لحكمه ، والشكر لنعمه ، والرضا بقضائه والتوكل عليه والرجاء لرحمته والخوف من عذابه وأمثال ذلك هي من العبادة .

وذلك : أن العبادة لله هى الغاية المحبوبة والمرضية له التى خلق الحسلق لها كيا قال الله تعبالى : ﴿ ومنا خلقت الجنن والإنس إلا ليعبدون ﴾ (1) وبها أرسل الله جميع الرسل كيا قال نوح لقومه ﴿ اعبدوا الله مالكم من إله غيره ﴾ (1) وكذلك قال هود وصالح وشعيب وغيرهم لقومهم قال تعالى : ﴿ ولقد بعثنا في كل أمة رسولا أن اعبدوا الله واجتنبواالطاغوت فمنهم من هدى الله ومنهم من حقت عليه الضلالة ﴾ (1) وقال تعالى : ﴿ ومنا أرسلنا من قبلك من رسول إلا نوحى إليه أنه لا إله إلا أنا فاعبدون ﴾ (1) وقال تعالى : ﴿ إن هذه أمتكم أمة واحدة وأنا ربكم فاعبدون ﴾ (1) كيا قال في الآية الأخرى : ﴿ يأيها الرسل كلوا من الطيبات واعملوا صالحا إنى بها تعملون عليم . وإن هذه أمتكم أمة واحدة وأنا ربكم فاتقون ﴾ (1)

وجعل ذلك لازما لرسوله ﷺ إلى الموت كها قال : ﴿ واعبد ربك حتى يأتيك اليقين ﴾ (٢) وبذلك وصف ملائكته وأنبياء، فقال تعالى : ﴿ وله من

<sup>(</sup>١) سورة الذاريات : ٥٦

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف : ٧٣

<sup>(</sup>٣) سورة النحل : ٣٦.

<sup>(1)</sup> سورة الأنبياء : ٢٥.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنبياء : ٩٢.

<sup>(</sup>٦) سورة الميمنون : ٥٢،٥١ . ...

<sup>(</sup>Y) سورة الحبير: ٩٩.

فى السموات والأرض ومن عنده لايستكبرون عن عبادته ولايستحسرون يسبحون الليل والنهار لايفترون ﴾ (١) وقال تعالى : ﴿ إِن الذين عند ربك لايستكبرون عن عبادته ويسبحونه وله يسجدون ﴾ (١)

وذم المستكبرين عنها بقوله : ﴿ وقال ربكم ادعوني أستجب لكم إن الذين يستكبرون عن عبادتي سيدخلون جهتم داخرين ﴾ (" وتعت صفوة خلف بالعسودية له فقال تعالى : ﴿ عينا يشرب بها عباد الله يفجرونها تفجيرا ﴾ (أ) وقال : ﴿ وعباد الرحمن الذين يمشون على الأرض هونا وإذا خاطبهم الجاهلون قالوا سلاما ﴾ (")

وبهذا الشرح المستفيض ، وبذلك الكلام النفيس الممتع ، والإجابة الشافية نرى الإمام ابن تيمية يتوسع فى الشرح والبيان حتى يجعل العبادة بمعناها الواسع الشامل تتسع لتشمل الفرائض والنوافل ، والأخلاق والفضائل الإنسانية ، مما يكون بين الله والعبد ، وبين العبد والناس ، وبين العبد ونفسه والعبادة شاملة للصلاة والزكاة وبقية الأركان ، مما بين العبد ونفسه وما يتعدى للناس ، وشاملة لما بين العبد والناس من الإحسان والعبر بالوالدين والأقربين . وإسداء المعروف بأوسع مايتصور من صلة الأرحام والعطف على الأيتام وإعطاء اليتيم والمسكين وابن السبيل .

كما شملت الأخلاق والفضائل التى تخص العبد وتعود على الأخرين أيضا من صدق الحديث وأداء الأمانة ، والوفاء بالعهد ، والذكر والدعاء والقراءة وغير ذلك ، كما شملت حب الله ورسوله ، وخشيته والإنابة إليه ، وإخلاص الدين له ، والصبر لحكمه والشكر لنعمه ، والرضا بقضائه ،

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء : ٢٠،١٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف : ٢٠٦.

**<sup>(</sup>۲)** سورة غافر : ۲۰.

<sup>(1)</sup> سورة الإنسان : ٢.

<sup>(</sup>٥) سورة الفُرقان: ٦.

والتموكل عليه ، والرجاء لرحمته ، والخوف من عذابه ، كما شملت الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر والجهاد للكفار والمنافقين .

ثم بين ابن تيمية أن العبادة هي الغاية المحبوبة والمرضية له والتي خلق الخلق لها فو وما خلقت الجن والإنس الاليعبدون في فالغاية التي أرادها الله من خلق الجن والإنس ، والوظيفة التي طلبها منهم أجمعين والتي من قام بها وأحسن أداءها فقد حقق الغاية من وجوده ، ومن أهملها أوحاد عنها فقد خرج عن الغياية وحاد عن الصراط المرسوم . والمنهج المحدد الذي يرسم الصلة بين الخالق والمخلوق بين العابد والمعبود ، أن يكون رب واحد معبود وإله واحد في كل اتجاه وفي كل نبضة وهمسة وحركة هو المقصود وأن تتلقى أوامره بالتسليم والرضى ، بالاستجابة والحب ، بالطاعة المطلقة لمن خلقه وسواه ثم الاستسلام التام لهذا المصحوب بالاقتناع واليقين ثم الالتزام بها عرف وماوجد وما وصل إليه .

وإذا كانت حياة العبد على هذا الأساس فقد حقق الغاية من وجوده ، وملا الفراغ الذي شغله فأفاد واستفاد .

وهنا تظهر لنا سعة العبادة وشمولها وأن دائرتها أرحب وأوسع وأعم وأشمل مما استقر في أذهان بعض الناس أنها خاصة بالشعائر وحدها .

ولناخذ لذلك مثلا ، هذا نداء من الله ﴿ يأيها الذين آمنوا إذا نودى للصلاة من يوم الجمعة فاسعوا إلى ذكر الله وذروا البيع ذلكم خير لكم إن كنتم تعلمون فإذا قضيت الصلاة فانتشروا في الأرض وابتغوا من فضل الله واذكروا الله كثيرا لعلكم تفلحون ﴾ (١)

ووقفة مع هاتين الآيتين الكريمتين نتبين منها كيف كانت الاستجابة لأمر الله ونداء الله وتوجيه الله عبادة فإذا قضيت الصلاة فانتشروا في الأرض فإن الانتشار عبادة والابتغاء من فضل الله عبادة .

<sup>1. 4 · 5. · £1</sup> i. · · · · · · · · ·

روى ابن كثير فى تفسيره أن عراك بن مالك رضى الله عنه كان إذا صلى الجمعة انصرف فوقف على باب المسجد فقال: اللهم إنى أجبت دعوتك ، وصليت فريضتك ، وانتشرت كها أمرتنى فارزقنى وأنت خير الرازقين (1).

وروى عن بعض السلف أنه قال: من باع واشترى في يوم الجمعة بعد الصلاة بارك الله له سبعين مرة لقوله تعالى: فإذا قضيت الصلاة فانتشروا في الأرض وابتغوا من فضل الله (٢)

وعليه فكل الأعيال التى تؤدى فى الحياة من عبادات معروفة وشعائر معينة ومن كل عادات تعودنا من أكل وشرب ونوم ونكاح وماشابه ذلك تصبح عيادة بشرطين

١ \_ أن تكون على وفق شرع الله الذي عبدناه وعرفناه .

٢ \_ أن يكون المقصود والمتوجه إليه بها هو الله الخالق المعبود .

فإذا تم ذلك كانت عارة الأرض كالجهاد ، والجهاد كالصلاة ، والصلاة كالصلاة ، والصلاة كالصبر ، وبذلك تكون قيمة الأعمال مستمدة من بواعثها لا من نتائجها فالنتيجة موكولة إلى من نعبده وتحقيق العبودية إنها يفهم في قوله تعالى : ﴿ قُلُ إِنِي أُمرِت أَن أَعبد الله مخلصا له الدين وأمرت لأن أكون أول المسلمين ، قل إني أخاف إن عصيت ربي عذاب يوم عظيم قل الله أعبد علصا له ديني فاعبدوا ماشئتم من دونه ﴾ (7) .

<sup>(</sup>١) تفسيرات ابن كثير ٤ / ٣٦٧ والحديث رواه ابن أمي حاتم

<sup>(</sup>٢) نفسير ابن كثير جُد ٤ ص ٣٦٧

<sup>(</sup>٣) الزمر: ١١ ـ ١٥

#### لمحات عن العبادة من القران الكريم

للقرآن الكريم لمحاته ونفحاته ، وعلومه وأسراوه ، التي تنطق لمن استنطقها وتدبرها : إنه كتاب حكيم ، من لدن حكيم خبير ، لايأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه ، تنزيل من حكيم هميد .

والمتدبر فى القرآن الحكيم يرى أن مادة العبادة ، ومشتقاتها قد وردت فى مناسبات مختلفة ، ولمعان متنوعة ، وحملت فى طياتها طائفة من العلوم والمعارف تتجلى لمن تدبر وتذكر ، ونظر واعتبر ، وكلها تؤكد طلب العبادة ، وتحذر من التفريط فيها .

فمن أبرز المفاصد التي جاءت هذه الكلمة لتوكيدها خمسة :

الأول: أنها قد تكون أمرا صريحا من الله ...سبحانه وتعالى ... إلى الناس بعبادته شكرا على نعمه ، قال سبحانه: ﴿ يأيها الناس اعبدوا ربكم الذي خلقكم واللذين من قبلكم لعلكم تتقون ، المذى جعل لكم الأرض فراشا ، والسماء بناء وأنزل من السماء ماء فأخرج به من الثمرات رزقا لكم ﴾ (1) ﴿ وقضى ربك ألا تعبدوا إلا إياه وبالولدين إحسانا ﴾ (٢)

وقد بلغ الرسل ذلك إلى أعهم ، وحذروهم من الإعراض عنه أو التهاون فيه ﴿ ولقد بعثنا في كل أمة رسولا أن اعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت ، فمنهم من هدى الله ، ومنهم من حقت عليه الضلالة ﴾ (٣)

الثاني : وقد تأتي في معرض النعي على من عبد غير الله ، واتخذ إلهه

<sup>(</sup>١) سورة البغرة : ٢١ . ٢٢

<sup>(</sup>٢) سرية الإسراء : ١٧ .

<sup>(</sup>٣) سوية النحل : ٣٦.

هواه ، قال تعالى : ﴿ ويعبدون من دون الله مالاينفعهم ولايضرهم ، وكان الكافر على ربه ظهيرا ﴾ (١) ﴿ ويعبدون من دون الله مالا يضرهم ولاينفعهم ، ويقولون : هؤلاء شفعاؤنا عند الله ﴾ (١) ، ﴿ ويعبدون من دون الله مالم ينزل به سلطانسا وماليس لهم به علم وما للظالمين من نصير ﴾ (١) ، ﴿ اتخذوا أحبارهم ورهبانهم أربابا من دون الله والمسيح ابن مريم ، وما أمروا إلا ليعبدوا إلها واحدا لا إله إلا هو سبحانه عا يشركون ﴾ (١) .

الثالث: وقد تأتى فى معرض تحذير العباد من الاستكبار عن طاعة الله ، وعبادته وتوعدهم بشديد العقاب ، وأليم العذاب . ﴿ لن يستنكف المسيح أن يكون عبدا لله ، ولا الملائكة المقربون ، ومن يستنكف عن عبادته ويستكبر فسيحشرهم إليه جميعا ، فأما الذين آمنوا وعملوا الصالحات فيوفيهم أجورهم ويزيدهم من قضله ، وأما الذين استنكفوا واستكسروا فيعلبهم عذابا أليا ولايجدون لهم من دون الله وليا ولاتصيرا ﴾ (\*) ﴿ وقال ربكم ادعونى أستجب لكم إن الذين يستكبرون عن عبادتى سيدخلون جهنم داخرين ﴾ (\*)

الرابع: وقد تأتى فى معرض المنابذة لمن عبد غير الله ، والمتبرئ من سوء مسلكه ﴿ قل يأيها الكافرون لا أعبد ماتعبدون ، ولاأنتم عابدون ماأعبد ولاأنا عابد ماعبدتم ، ولا أنتم عابدون ما أعبد ، لكم دينكم ولى دين ﴾ (٧)

<sup>(</sup>١) سورة الفرقان: ٥٥.

<sup>(</sup>۲) سورة يونس : ۱۸.

<sup>(</sup>٣) سورة الحج : ٧١.

<sup>(</sup>١) سورة المتوبة: ٣١.

<sup>(</sup>٥) سورة النساء : ١٧٢٠١٧٢.

<sup>(</sup>٦) سورة غافر: ٦٠.

<sup>(</sup>٧) سورة الكافرون بتيامها.

وقد يساق هذا المعنى بصورة أخرى ، يقول سبحانه وتعالى :

﴿ قد كان لكم أسوة حسنة في إبراهيم والذين معه إذ قالوا لقومهم إنا براء منكم ومما تعبدون من دون الله كفرنا بكم ، وبدا بيننا وبينكم المعداوة والبغضاء أبدا حتى تؤمنوا بالله وحده ﴾ (١)

وقد يكون التبرؤ من المعبودين للعابدين يوم القيامة : ﴿ ويوم يحشرهم جيعا ثم يقول للملائكة أهؤلاء إياكم كانوا يعبدون قالوا : سبحانك أنت ولينا من دونهم ، بل كانوا يعبدون الجن أكثرهم بهم مؤمنون ﴾ (") ﴿ قال الذين حق عليهم القول : ربنا هؤلاء الذين أغوينا أغويناهم كما غوينا تبرأنا إليك ماكانوا إيانا يعبدون ﴾ (")

الخامس: وقد تأتى فى معرض التقريع والذم لمن يعبدون الله لحاجة فى أنفسهم ، غير متمكنين فى السدين ، فإن ظفروا بعصاجتهم ثبتوا واطمأنوا ، وإن فاتتهم جزعوا وتزلزلوا وارتدوا على أعقابهم ، فباءوا بالخسران ، وحق عليهم الحرمان . ﴿ ومن الناس من يعبد الله على حرف فإن أصابه خير اطمأن به ، وإن أصابته فتنة انقلب على وجهه خسر الدنيا والأخرة ، ذلك هو الحسران المبين ﴾ (أ) .

وإذا أضيفت كلمة « عباد » إلى اسم من أسمائه تعالى أو ضمير يعود عليه سبحانه فذلك إيذان بتشرفهم بالإيهان به ، والانتساب إليه .

فإن تحدث القرآن عنهم فبأحسن الحديث ، وأزكى الثناء ، وأطيب البشريات وإن خاطبهم فبالنصيحة لهم والشفقة عليهم بها يشعر بتلطفه بهم ، وتبشيرهم بالخيرات العاجلة والأجلة .

<sup>(</sup>١) سورة المنحنة : ٤.

<sup>(</sup>٢) سورة سيل: ١١،٤٠.

<sup>(</sup>٣) سورة القصص : ٦٣.

<sup>(</sup>٤) سورة الحيج : ٧١.

قال سبحانه وتعالى : ﴿ وعباد الرحمن الذين يمشون على الأرض هونا وإذا خاطبهم الجاهلون قالوا سلاما والذين يبيتون لربهم سجدا وقياما ﴾ وهكذا يمضى القرآن في الثناء عليهم وسرد شهائلهم . . ثم يختم ببيان عاقبتهم الحميدة ، وآخرتهم المجيدة السعيدة ﴿ أُولئك يجزون الغرفة بها صبروا ويلقون فيها تحية وسلاما ، خالدين فيها حسنت مستقرا ومقاما ﴾ . (1)

﴿ وَاللّٰهُ رَوْفَ بِالْعِبِادِ ﴾ (\*) ﴿ وَإِذَا سَأَلُكُ عَبَادِى عَنَى فَإِنِى قَرِيبِ أَجِيبِ دَعُوةَ الْدَاعِ إِذَا دَعَانَ ﴾ (\*) ﴿ عَينا يشرب بها عباد الله يفجرونها تفجيرا ﴾ (\*) . ﴿ ياعباد لاخوف عليكم اليوم ولاأنتم تحزنون ادخلوا الجنة أنتم وأزواجكم تحبرون ﴾ (\*) ﴿ ياعبادى الذين آمنوا إن أرضى واسعة فإياى فاعبدون ﴾ (\*) ﴿ والذين اجتنبوا الطاغوت أن يعبدوها وأنابوا إلى الله ما البشرى فبشر عباد الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه ، أولئك الذين هداهم الله ، وأولئك هم أولوا الألباب ﴾ . (\*)

وخواص عباد الله ألوان من العطاء بحسب قريهم من ريهم ، وكرمهم عنده : ﴿ قَالَ فَبِعَرْتُكُ لأَغُوينهم أَجْعَيْنَ إلاعبادكُ منهم المخلصين ﴾ ، ﴿ قَالَ هذا صراط على مستقيم . إن عبادى ليس لك عليهم سلطان إلا من اتبعك من الغاوين ﴾ (٩) ﴿ ولقد سبقت كلمتنا لعبادنا المرسلين

<sup>(</sup>١) سورة الفرقان = ٣٦- ٧٠.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة : وآل عمران (٢٠٧) (٣٠).

<sup>(</sup>٣)سورة البقرة : ١٨٦.

<sup>(1)</sup> سورة الانسان : ٦.

<sup>(</sup>٥) سورة الزخرف : ١٩،١٨.

<sup>(</sup>٦) سورة العنكبوت : ٥٦...

<sup>(</sup>۷) سورة الزمر : ۱۸،۱۷. (۸) سورة ص : ۸۳،۸۲.

<sup>(</sup>٩) سورة الحجر : ٤٣٠٤٢.

إنهم لهم المنصورون ، وإن جندنا لهم الغالبون ﴾ (١) .

وإذا استعملت كلمة و عبد و مضافة إلى لفظ الجلالة ، أو نحوه من اسم لله تعالى ، أو ضمير كان هذا إيذانا بأن ذلك العبد إنها هو عمد وكان ذلك دليلا على أنه انفرد بمقام فى العبودية ، ومنزلة فى القرب من ربه ، لايشاركه فيها غيره ، وكلها تكرر ذلك كان تأكيدا ، وتأييدا ، وتعديدا للأدلة ، إلى جانب ماقد يكون لإيثار استعمال كلمة عبد بدلا من غيرها من اللأدلة ، إلى جانب ماقد يكون لإيثار استعمال كلمة عبد بدلا من غيرها من اسم كمحمد ، وأحمد ، أو صفة أخرى كرسول ، ونبى من لطائف وأسرار خاصة بالمقام الذى سيقت فيه . قال تعالى : ﴿ وإن كنتم فى ريب مما نزلنا على عبدنا فأتوا بسورة من مثله ، وادعوا شهداءكم من دون الله إن كنتم صادقين ﴾ (٢) . . ﴿ واعلموا أنها غنمتم من شيء قان لله خمسه وللرسول ولذى القربى واليتامي والمساكين وابن السبيل إن كنتم آمنتم بالله وما أنزلنا على عبدنا يوم الفرقان يوم التقى الجمعان . . ﴾ (٣) ﴿ سبحان الذى أسرى بعبده ليلا من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى الذى باركنا حوله لنريه من آياتنا إنه هو السميع البصير ﴾ (١)

فقى إيثار استعمال كلمة « عبد » فى هذا المقام إيذان بالسبب الذى من أجله أكرم النبى عليه الصلاة والسلام هذا الإكرام وهو تفرده بمقام خاص من عبودية لربه لايشاركه فيه غيره .

وفيه كذلك حسم للقضية المشهورة التي تتكور في مناسبة ذكرى الإسراء والمعراج وهي : أكان الإسراء بالروح والجسد ؟ أم كان بالروح فقط ؟ أم كان رؤيا منامية ؟ فإن هذه الآية تدل على أنه كان بالروح

<sup>(</sup>١) سورة الصائات : ١٧١ ـ ١٧٢.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة : ٣٣.

<sup>(</sup>٢) مبروة الأثقال : ٤١ .

<sup>(1)</sup> مودة الإسراء : الآية الأولى

والجسد ، لأن كلمة « عبد » إنها تستعمل في الإنسان بجميع جوانبه المادية والمعنوية بل هي في الجسد أظهر ، قال تعالى : ﴿ وأنه لما قام عبد الله يدعوه كادوا يكونون عليه لبدا ﴾ (١) والقيام : إنها هو لجسد يقوم ، ويقعد ، ويذهب ويجيء ، وقسال سبحسانه : ﴿ الحمد لله الذي أنزل على عبده الكتاب ولم يجعل له عوجا ﴾ (١) . وقال : ﴿ تبارك الذي نزل الفرقان على عبده ليكون للعلمين نذيرا ﴾ (١) وقال : ﴿ هو الذي ينزل على عبده آيات بينات ليخرجكم من الظلمات إلى النور وإن الله بكم لرءوف رحيم ﴾ . (١) بينات ليخرجكم من الظلمات إلى النور وإن الله بكم لرءوف رحيم ﴾ . (١) عبده ما أوحى ﴾ . (١)

أما غير النبى ﷺ فإن القرآن يصرح باسمه ، قال تعالى : ﴿ اصبر على مايقولون واذكر عبدنا داود ذا الأبد إنه أواب ﴾ (٧) ، وقال : ﴿ واذكر عبدنا أبوب إذ نادى ربه أنى مسنى الشيطان بنصب وعذاب ﴾ (١)

وربسا ترك التصريح باسم نبى من الأنبياء ، لقيام قرينة قوية على تعينه ، قال تعالى : ﴿ كذبت قبلهم قوم نوح فكذبوا عبدنا وقالوا مجنون وازدجر ﴾ " فهذا العبد هو نوح عليه الصلاة والسلام إلا أن سبق ذكره في السياق اقتضى عدم تكرير ذكره ، فضلا عها في ذكره من تكرير تنبو عنه بلاغة القرآن .

<sup>(</sup>١) سورة الجن : ١٩

<sup>(</sup>٣) سورة الكهف : الأية الأولى

<sup>(</sup>٣) سورة الفرقان : الآية الأولى

<sup>(1)</sup> سورة الحديد : ٩

<sup>(</sup>٥) سورة الزُّمَر. ٦٣

<sup>(</sup>٦) سورة النجم : ١٠

<sup>(</sup>٧) سورة ص : ١١

 <sup>(</sup>٨) سورة ص : ١٧
 (٩) سورة القم : ٩

وهكذا: ما من أحد يتدبر القرآن الكريم إلا وسيفتح الله له أبوابا من العلوم ، والمعارف ، والأسرار ، واللطائف : ﴿ كتاب أنزلناه إليك مبارك ليدّبروا آياته وليتذكّر أولو الألباب ﴾ . (١)

<sup>(</sup>١) سورة ص: ٢٩

# الفصل الأول العبادة حق الله على عباده

عرفتا فيها سبق أن الله تعالى هو الخالق الرازق ، المسخر للمخلوقات لتكون فى خدمة الإنسان ، وأن على الإنسان أن يتعرف إلى خالقه ، ومالك أمره ، ومدبر شأنه ، ومصلح أحواله ، وأنه لا ملجاً ولا منجى منه إلا إليه ، فها حقه سبحانه على عباده ؟

حقده سبحانه عليهم أن يعبدوه ، ولا يشركوا به شيئا ، وقد أمرهم بذلك في قوله تعالى : ﴿ واعبدوا الله ولا تشركوا به شيئا ﴾ (() . وبقوله : ﴿ يأيها الناس اعبدوا ربكم الذي خلقكم والذين من قبلكم لعلكم تتقون الذي جعل لكم الأرض فراشا والسياء بناء وأنزل من السياء ماء فأخرج به من الشمرات رزقا لكم فلا تجعلوا لله أندادا وأنتم تعلمون ﴾ (() . فهو سبحانه صاحب الفضل في الإيجاد والإمداد ، في الخلق والرزق ، في الملك والتسخير : الأمر أمره ، والحكم حكمه ، والسلطان سلطانه ، ﴿ ألا له الخلق والأمر تبارك الله رب العالمين ﴾ . (() ﴿ وما بكم من نعمة فمن الله ﴾ . (() ﴿ وما بكم من نعمة فمن الله ﴾ . (() ﴿ وما بكم من نعمة فمن الله ﴾ . (() ﴿ وما بكم من نعمة فمن الله ﴾ . (() ﴿ وما بكم من نعمة فمن الله ﴾ . (() ﴿ وما بكم من نعمة فمن الله ﴾ . (() ﴿ وما بكم من نعمة فمن الله ﴾ . (() ﴿ و وان تعدوا نعمة الله لا تحصوها ﴾ (() ) .

وفى الحديث الصحيح الذى رواه البخارى ومسلم عن معاذبن جبل رضى الله عنه قال: كنت رديف النبى - صلى الله عليه وسلم - على حمار، فقال لى: «يا معاذ: أتدرى ما حق الله على العباد؟ قلت: الله ورسوله أعلم. قال: حق الله على العباد: أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئا، ثم قال: أتدرى ما حق العباد على الله إذا فعلوا ذلك؟ أن لايعذبهم ».

وإذا فكر العبد في آلاء الله المتتالية ، ونعمه الكثيرة ، ونظر في فضله

<sup>(</sup>١) صورة النساء : ٣٦ .

<sup>(</sup>٢) سورة البقوة : ٢٢.٢١ .

<sup>(</sup>٣) منورة الأعراف : ٤٥ .

<sup>(1)</sup> سررة النحل : ٢٥ .

<sup>(</sup>٥) سورة إبراهيم: ٣٤ .

السابغ ، وجوده وكرمه قديها وحديثا أذهلته النعم ، وجعلتة ينطق : لك الحمد ياذا المن والجود ، والعطاء الذي ليس له حدود ، خلقتني من العدم ، وأمددتني بأسباب الحياة ، وصورتني في أحسن صورة ، ورزقتني من الطيبات ، وأرسلت لى الرسل ، وأنزلت من أجلى الكتب ، وسخرت لى ما في الوجود ، وفضلتني على كثير ممن خلقت تفضيلا . . وجعلت لى الأرض قرارا والسهاء بناء ، فأنت المستحق للعبادة وحدك لا شريك لك .

وقد امتن الله تعالى على الإنسان في كثير من آى القرآن مبينا له ماوهبه ، وما أعطاه ، لعله أن يفكر وينظر ، فتنفعه الذكرى ، وتعرفه حق خالقه ، ورازقه ، والدى أسبغ عليه نعمه ظاهرة وباطنة ، يقول الله سبحانه وتعالى : ﴿ ولقد كرمنا بنى آدم وهملناهم فى البر والبحر ورزقناهم من الطيبات وفضلناهم على كثير عمن خلقنا تفضيلا ﴾ (١) . ﴿ الله الذى جعل لكم الأرض قرارا والسياء بناء وصوركم فأحسن صوركم ورزقكم من الطيبات ذلكم الله ربكم فتبارك الله رب العالمين ﴾ . (١) ﴿ قل من يرزقكم من السياء والأرض أم من يملك السمع والأبصار ومن يخرج الحى من الميت ويخرج المي من الميت فذلكم الله ربكم الحق فهذا بعد الحق إلا الضلال فأنى تصرفون ﴾ . (١) وإذا كان هذا بعض ما أسداه إلى الإنسان خالق الإنسان فحقه سبحانه عليه ، ويستلهمه أن يعبده ، غلصا له الدين ، وأن يتضرع إليه ، ويتوكل عليه ، ويستلهمه أن يعبنه على تحقيق العبودية فيقول : ﴿ إياك نعبد ، عليه ، ويستلهمه أن يعبنه على تحقيق العبودية فيقول : ﴿ إياك نعبد ، وإياك تستعين ﴾ (١) لأن العبادة هى الغاية من خلقه ، فهو داثما يطلب من ربه أن يوفقه لأداء هذا الحق ، والقيام بهذه المهمة ، وإنها يتأتى هذا عن

<sup>(</sup>١) سورة الأسراء : ٧٠ .

<sup>(</sup>٢) سورة غافر: ١٤.

<sup>(</sup>٣) سورة يونس : ٣٢،٣١ .

<sup>(2)</sup> سورة الفائحة : د .

نور الله بصائرهم ، وشرح صدورهم ، فعرفوا حق المنعم فهتفوا بذكره ، وهامت قلوبهم بحبه ، وخضعت جوارحهم استجابة لأمره ، وهم مع كل ذلك يرجون رحمته ، ويخافون عذابه يدعونه رغبا ورهبا فلم يشركوا به غيره ، ولم يتخذوا من دونه وليا ولا نصيرا ، لأنهم يستحضرون كلامه : ﴿ قمن كان يرجو لقاء ربه قليعمل عملا صالحا ولا يشرك بعبادة ربه أحدا ﴾ (۱) وقوله : ﴿ وما أمروا إلا ليعبدوا الله مخلصين له الدين حنفاء ويقيموا الصلاة ، ويؤتوا الزكاة وذلك دين القيمة ﴾ . (۱)

أما الدنين أصابتهم الغفلة وسيطر عليهم الجحود، فكفروا بالله وجحدوا نعمه، وأنكروا فضله، واتخذوا من دونه أندادا، فهؤلاء هم شرار الخلق: ﴿ إِنْ شَرِ السدوابِ عنسد الله النصيم البكم السدين لا يعقلون ﴾ (٣)، ﴿ أَم تحسب أَن أكثرهم يسمعون أو يعقلون إن هم إلا كالأنعام بل هم أضل سبيلا ﴾ (٤)، ﴿ ولقد ذرأنا لجهنم كثيرا من الجن والإنس لهم قلوب لايف قهسون بها ولهم أحسين لايبصرون بها ولهم آذان لا يسمعون بها أولئك كالأنعام بل هم أضل أولئك هم الغاقلون ﴾ (٩)، ﴿ ومن أضل عن النع هواه بغير هدى من الله ﴾ (١) ﴿ ومن أضل عن النع هواه بغير هدى من الله ﴾ (١) ﴿ ومن أضل عن يدعو من دون الله من لايستجيب له إلى يوم القيامة وهم عن دعائهم غاقلون وإذا حشر الناس كانوا لهم أعداء وكانوا بعبادتهم كافرين ﴾ (١)

وإذا كان حق الحالق على المخلوقيين أن يعبدوه لأنه مالك الدار وساكنيها وهو المسبغ على كل مخلوق مابه قوام حياته ، وأسباب وجوده ، فإن

<sup>(</sup>١) سورة الكهف : ١١٠ .

<sup>(</sup>٢) سورة البينة : ٥ .

<sup>(</sup>٣) سورة الأنفال : ٢٢

<sup>(</sup>٤) سورة العرقان : ١٤٤ .

<sup>(</sup>٥) سورة الأعراف : ١٧٩ .

<sup>(</sup>٦) سورة القصص: ١٥٠.

<sup>(</sup>٧) سورة الأحقاف : ٥، ٦ .

من تمام هذا الحق أن يكون التوجه له وحده لا شريك له : ﴿ فادعوا الله على على الله على الله على الله الدين ولو كره الكافرون ﴾ (١)

ولهذا فإن الله تبارك وتعالى قرن بين الأمر بعبادته ، وبين النهى عن اتخاذ الأنداد ، فقال : وفو فلا تتخذوا من دون الله أندادا وأنتم تعلمون كه (٢٠) .

وعن ابن مسعود رضى الله عنه قال : قلت يارسول الله أى الذنب أعظم عند الله قال : « أن تجعل لله ندا وهو خلقك ، (") .

وعن ابن عباس رضى الله عنه قال : قال رجل للنبى ﷺ : ماشاء الله وشئت : فقال : « أجعلتنى لله ندا ؟ قل : ماشاء الله وحده » رواه ابن مردويه وأخرجه النسائى وابن ماجه : وقال تعالى : ﴿ يأيها الناس اعبدوا ربكم . . . ﴾ (\*) الآية .

وعن الحسارث الأشعرى أن نبى الله - صلى الله عليه وسلم - قال :

إن الله عز وجل أمر يحيى بن زكريا عليها السلام بخمس كلمات أن يعمل

بهن وأن يأمر بنى إسرائيل أن يعملوا بهن ، وإنه كاد أن يبطىء بها ، فقال

له عبسى عليه السلام : إنك قد أمرت بخمس كلمات أن تعمل بهن وتأمر

بنى إسرائيل أن يعملوا بهن ، فإما أن تبلغهن ، وإما أن أبلغهن ، فقال

يا أخى إنى أخشى إن سبقتنى أن أعذب أو يخسف بى ، قال : فجمع

يا أخى بن زكريا بنى إسرائيل في بيت المقدس حتى امتلا المسجد فقعدوا على

الشرف ، فحمد الله وأثنى عليه ثم قال : إن الله أمرنى بخمس كلمات أن

أعمل بهن وآمركم أن تعملوا بهن . أو لهن : أن تعبدوا الله ولا تشركوا به

<sup>(</sup>أ) سوية غافر : 11 .

<sup>(</sup>٢) سورة اليفرة : ٢٢ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الشيخان .

<sup>(</sup>١) منورة البقرة : ٢١

شيئا ، فإن مثل ذلك كمثل رجل اشترى عبدا من خالص ماله بورق أو ذهب فجعل يعمل ويؤدى غلته إلى غير سيده ، فأيكم يسره أن يكون عبده كذلك ، وإن الله خلقكم ورزقكم فاعبدوه ولا تشركوا به شيئا . . . . « (۱) الحديث .

ومن رحمته أن دعاهم الى طاعته ، وأوصاهم بعبادته ، وهو غنى عنهم ، يسيئون فيغفر ويستر ، ويقصرون فلا ييئسهم من رحمته : ﴿ قَلْ يَا عَسِادَى اللَّذِينَ أَسْرِفُوا عَلَى أَنْفُسُهُم لا تقنطوا من رحمة الله إن الله يغفر الذنوب جميعا ، إنه هو الغفور الرحيم ﴾ (٢) .

فوجب عليهم ذكره وشكره ، وطاعته ومحبته وعبادته ، ويتمثل الشكر في مجمله : في استعمال المواهب فيها خلقت من أجله وإنها يتحقق ذلك بأمور :

أولها: الإيهان الكامل بوحدانية الله ، وعلمه ، وقدرته ، وأنه الأول والآخر والظاهر ، والباطن وأنه بكل شئ عليم ، ومؤدى هذا الحق الشهادة بأنه لا إله إلا الله ثم على العبد أن يكمل إيهانه بمعرفة ربه بالتأمل والتدبر لما في القرآن الكريم ، والسنة المطهرة من صفات عقوه وإحسانه ، وجوده ، وكرمه ، وهيمنته ورقابته ، وأنه سميع بصير ، عليم خبير على كل شئ قدير ، وهو سبحانه لمن آمن به ، وتوكل عليه نعم المولى ونعم النصير .

ثانيها: الإِدْعان الكامل لكل ماجاء عنه من الحق والهداية ، ويتم ذلك بالإِيهان بأن سيدنا محمداً رسول الله ﷺ .

ثالثها: أن يطاع الخالق فلا يعصى ، ويذكر فلا ينسى ، ويشكر فلا يكفر ، ويكون ذلك بالتزام ما جاء به القرآن الكريم وما بينته سنة النبى

<sup>(</sup>١) نفسير ابن كثير ١/٨٥ قال ابن كثير : هذا حديث حسن

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر : ٢٥

العظيم سيدنا محمد عليه الصلاة والتسليم . قال عليه الصلاة والسلام : « ذاق طعم الإيهان من رضى بالله ربا ، وبالإسلام دينا ، وبمحمد نبيا ورسولا ؛ (١)

بتحقيق ماتقـدم ؛ يكون العبـد قد عرف حق الله في العبـادة ، فاستجاب الأمره ، ونفذ وصاياه ، ورضى به ربا وخالقا ، ورازقا ومالكا ، ورضى بالإسلام الذي بعث الله به رسله وصفوة خلقه دينا ، ورضى بسيدنا محمد عمد الله نبيا ورسولا ، فذاق حلاوة الإيان ، وحقق طاعة الله وعبادته ، كما يجب الله ويرضى ، وكلما ازداد في العبادة والطاعة ، كلما أوجب ذلك عليه شكرا لمن أعانه ووفقه . يقول عمر بن عبد العزيز رضى الله عنه : ذكر النعمة شكر ، مادلت النعم على محبة المنعم . .

ولو تامل المنصف هذه الآيات في سورة النمل لامتلأ يقينا بفضل الله الذي لابعد ، ونعيائه التي لا تحد ، وعطاياه التي لاتنفذ وخيره المتدفق الذي لابغيض .

وقل الحمد لله وسلام على عباده اللين اصطفى آلله خير أسا يشركون ؟ أمن خلق السموات والأرض وأنزل لكم من السياء ماء فأنبتنا به حدائق ذات بهجة ماكان لكم أن تنبتوا شجرها أءله مع الله ؟ بل هم قوم يعدلون كه أى يعدلون بالله غيره من آلهتهم المزعومة وأربابهم المدعاة في أمن جعل الأرض قرارا كه ثابتة مستقرة ليمكن العيش على ظهرها وجعل المناس خلالها أنهارا ، وجعل لها رواسى كه الجبال \_ و وجعل بين البحرين حاجزا كل \_ جعل الملح والعذب عند التقائها بحيث لا يختلط أحدهما بصاحبه اختلاطا يؤدى إلى تضييع عذوبة العذب ﴿ أعله مع الله بل أكثرهم لا يعلمون كه .

والجهل مصيبة المصائب يعكس الأوضاع ، ويقلب الأمور ، ويعطى الحق لغير مستحقه ، والعبادة ، لغير خالقها ، ﴿ أَمَن يجيب المضطر إذا دعاه ويكشف السوء ويجعلكم خلفاء الأرض أءله مع الله ؟ قليلا ما تذكرون ﴾ . (1)

والغفلة سدت منافذ الفكس، وأفقدت القلوب والأبصار والأسياع خصائصها: ﴿ أَم تحسب أَن أكثرهم يسمعون أو يعقلون إن هم إلا كا لأنعام بل هم أضل سبيلا ﴾ (٢) ﴿ ولقد ذرأنا لجهنم كثيرا من الجن والإنس لهم قلوب لا يفقهون بها ولهم أعين لا يبصرون بها . . ولهم آذان لا يسمعون بها ، أولئك كا لأنعام بل هم أضل أولئك هم الغافلون ﴾ . (١)

ثم يقول سبحانه: ﴿ أَمن يهديكم في ظلَّهات البر والبحر ومن يرسل الرياح بشرا بين يدى رحمته ﴾ مبشرة بنزول المطر ﴿ أعله مع الله تعالى الله عها يشركون أمن يبدأ الحلق ثم يعيده ومن يرزقكم من السهاء والأرض أعله مع الله ﴾ فعل هذا ، وعلى الرغم من ذلك ﴿ قل هاتوا برهانكم ﴾ على صححة ما تدعونه من عبادة آلهة أخرى ﴿ إن كنتم صادقين ﴾ . (\*) والواقع أنه لا حجة ولا برهان ، ولذلك قال العليم الخبير : ﴿ ومن يدع مع الله إلها أخسر لا برهان له به فإنها حسابه عند ربه إنه لايقلع الكافرون ﴾ (\*) والأيات بروعتها وجلالتها ، وبها تنير في قلب الإنسان بما يراه ويشاهده في الكون والنفس ، وما يحيط به من نعم هو عنها غافل وذاهل لعله يذكر ؛ الكون والنفس ، وما يحيط به من نعم هو عنها غافل وذاهل لعله يذكر ؛ فتزول الغشاوة عن الفطرة ، وترفع الأكنة عن القلوب ،

<sup>(</sup>١) سورة النمل: ٥٩ ــ ٦٣

<sup>(</sup>Y) سورة الفرقان · 12

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف : ١٧٩ .

<sup>(</sup>٤) سورة النمل : ٦٣ ـ ١٦٢

<sup>(</sup>٥) سورة المؤمنون : ١١٧ .

فتعرف صاحب النعم ، ومصدر الكرم ، فتراه هو الحقيق بأن يعبد ، والجدير بأن يقصد ، لا إله إلا هو سبحانه وتعالى عما يشركون إن من قرأ هذه الآيات وأمثالها \_ وكان فيه شيء من الإنصاف \_ فإنه يعود لتوه سريعا ، معترفا بالآلاء ، شاهدا بآثار القدرة ، والرحمة مقرا بالتوحيد ، ساعيا إلى بذل العبادة لمستحقيها بعد أن قامت الأدلة عنده في النفس والآفاق بعظمة المعبود ، ووضحت أمامه الأسس التي قام عليها هذا الحق ؛ فأدرك أنه لاخلاص إلا بالفرار إلى الله والالتجاء إليه وأنه منه المبدأ وإليه المصير

﴿ الله السذى خلقكم ثم رزقكم ثم يميتكم ثم يحييكم هل من شركائكم من يفعل من ذلكم من شيء سبحانه وتعالى عها يشركون ﴾ (١) ويقول ابن كثير عند تفسيرها : ﴿ الله الذي خلقكم ثم رزقكم ﴾ أي : هو الخيالق السرازق يخرج الإنسان من بطن أمه عرياناً ، لاعلم ، له ولا سمع ، ولا بصر ، ولا قوى ، ثم يرزقه جميع ذلك ، بعد ذلك من الرياش واللباس والأملاك والمحاسب كها قال الإمام أحد : حدثنا أبو معاوية ، حدثنا الأعمش عَنْ سلَّام بن شرحبيل عن حبة وسرار ابني خالدة قالا : دخلنا على النبي ﷺ وهو يصلح شيئا فأعناه، فقال : ﴿ لا تَيْسُما مِن الرزق ما تهزهزت رءوسكما ؛ فإن الإنسان تلده أمه أحمر ليس عليه قشرة ، ثم يوزقه الله عز وجل، وقوله تعالى : ﴿ ثم يميتكم ﴾ أي بعد هذه الحياة ﴿ ثم يحييكم ﴾ أي يوم القيامة . وقولة تعالى : ﴿ هل من شركائكم ﴾ أي الذين تعبدونهم من دون الله ﴿ من يفعل من ذلكم من شيء ﴾ أي : لايقدر أحد منهم على فعل شيء من ذلك ، بل الله سبحانه وتعالى هو المستقلُّ بالخلق والرزَّق والإحياء والإماتة ، شم يبعث الخلائق يوم القيامة : ولهذا ، قال بعد هذا كله : ﴿ سبحانه وتعالى عما يشركون ﴾ أى تعالى وتقدس وتنزه وتعاظم وجل وعز عن أن يكون له شريك أو نظير أو ولد أو والد بل هو الأحد الفرد

<sup>(</sup>١) سورة الروم : ٠ ﭘ

الصمد الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوا أحد (١).

فهو السيد المعبود، والإلـٰه المقصود، لايستحق العبادة سواه، ولا يستعان بغيره ولا حول ولا قوة إلا به .

وهنا يخطر سؤال . متى يعرف الإنسان حق ربه عليه في أن يعبده ، وحده ؟

والجواب: من السهولة أن يعرف العبد ذلك إذا استعمل عقله الذى وهبه له صاحب الحق عليه ، وهو الله تعالى ، وهذا العقل كلف الله العباد ، وخاطبهم ؛ فالمجنون غير مكلف ولا مخاطب ، وهناك من ألغوا عقولهم ، وطرحوا نعمة الله وراء ظهورهم فجعلوا الموهوب كالمعدوم ، والممنوع كالمسلوب : لهم عقول ولكنهم لا يستفيدون بها ومنها ، ويوم القيامة يقولون كها حكى الله عنهم : ﴿ وقالوا لو كنا نسمع أو نعقل ماكنا في أصحاب السعير فاعترفوا بذنبهم فسحقا الاصحاب السعير ﴾ (١) ولو أتفعوا بعقولهم لعرفوا وأدركوا حق الله عليهم ، فاستجابوا له ؛ فسعلوا ؛ وكانوا من الذين استجابوا لربهم وهؤلاء لهم الحسنى ولهم الحياة الطيبة ، ولكنهم لما أهملوها ؛ استحقوا أن يكونوا من أصحاب السعير : ﴿ والذين ولكنهم لما أهملوها ؛ استحقوا أن يكونوا من أصحاب السعير : ﴿ والذين من المهاد ﴾ . (١)

ومن ذلك نفهم أن الناس فريقان :

الفريق الأول :

قدر النعمة ، وأدرك فضل مسديها ، واستدل بالنعمة على المنعم ، وإن أدنى نظرة في هذه الآيات وأمثالها .. وهي كثيرة في القرآن الكريم ...

<sup>(</sup>١) تفسير أبن كثير: ٣٤/٣٤, ٤٣٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الملك: ١١ ـ ١١

<sup>(</sup>٢) سورة الرعد : ١٨

وبالصنعة على الصانع ، والأثر على المؤثر، فساقته المقدمات المقبولة إلى النتائج السليمة ففكر وقدر ونظر فأبصر ؛ فاستفاد من الآيات . وهذا النوع ، وذلك الفريق : هو الذي عقل عن الله ، فها من آية تمر عليه ، أو يمر عليها ، إلا وينظر فيها ويتأمل ؛ فيعود مملؤا مشدوها معربا مقراً معترفا بصاحب الفضل والجود ، والقدرة الباهرة والعظمة التي ليس لها حدود .

وقد ذكر الله تعالى بعض الآيات التي خلقها وبعض النعم التي أسداها لعباده ، في السهاوات والأرض كها تحدث عن البداية والنهاية : عن الحياة والموت عن اختلاف الليل ، والنهار .

وختم هذه الآيات بالحديث عن العقل ، فمثلا يقول سبحانه : ﴿ إِنْ فَى خَلَقَ السَّهَاوَاتُ وَالْأَرْضُ وَأَخْتَلَافُ اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ وَالْفَلْكُ التَّى تَجْرَى فَى خَلَقَ السَّهَاءِ مِنْ مَاءً فَأَحِيا بِهِ الأَرْضُ فَى البَّحْرُ بِيا يَنْفُعُ النَّاسُ وَمَا أَنْزَلُ اللَّهُ مِنْ السَّهَاءُ مِنْ مَاءً فَأَحِيا بِهِ الأَرْضُ بِينَ بِعَدْ مُوتِها ، وبث فيها من كل دابة وتصريف الرياح والسّحاب المسخر بين السّاء والأرض لآيات لقوم يعقلون ﴾ (١)

والمراد بالآيات الدلالات البينات على قدرة القادر، وعظمته، ووحدانيته . ويقول سبحانه : ﴿ وَمِن آياته أَنْ تَقُوم السياء والأرض بأمره ثم إذا دعاكم دعوة من الأرض اذا أنتم تخرجون ﴾ (٢)

ويقول جل شأنه: ﴿ وهو الذي يحيى ويميت وله اختلاف الليل والنهار أفلا تعقلون ﴾ (٣) فأين عقولكم ؟ أفقد تموها أو الغيتموها فلم توصلكم ولم تدلكم على العليم القدير ثم يقول سبحانه: ﴿ وتلك الأمثال نضربها للناس وما يعقلها إلا العالمون ﴾ ، أي: وما يفهمها ، ويتدبرها إلا الراسخون في العلم ، المتضلعون فيه . (٤)

<sup>(</sup>١) سورة البِعْرَة : ١٦٤

<sup>(</sup>٢) سروة الروم : ٢٥

<sup>(</sup>٣) مورة المؤمنون : ٨٠

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير جـ٣ صفحة ١١٤

وإن أدنى نظرة فى هذه الآيات وأمنالها \_ وهى كثيرة فى القرآن الكريم \_ لتهدى وتوصل إلى معرفة الله تعالى ، ومن عرف الله ، وعقل عنه عظمت معرفته ، وازداد علمه ؛ فقدر الله قدره ، وأجله ، وعظمه وأثنى عليه وبجده ، فسبح بحمده ، ولهج بذكره إ

ومن كان لله معظها ، كان لله تجلاً هائياً ، وإذا كان لله بجلاً هائياً كان منه مستحييا ، وإلى طاعته مسارعا ، ولمساخطه بجانبا ، وكان معظها لما ينال به النجاة من العقاب والظفر بالثواب عنى بطلب العلم ، ورغب فى الفهم والعقل عن الله عز وجل بكبر همته ، وإذا عنى بطلب العلم بذلك ؛ استدل به على عظيم قدر المولى وقدر ثوابه وعقابه . وإذا استدل على ذلك أبصروفهم حقائق معانى البيان وإذا فهم وعقل عظيم قدر المولى وهيبة ، المصروفهم على الله سبحانه ، وثوابه ، وعقابه ، وإذا عظم قدر ذلك ؛ هاب الله تعالى ، وفرق - خاف - ورجا ، واشتاق فكأنها بعاين ذلك (أي يعاين الشواب والعقاب وأسباب الهيبة والتعظيم ) كرأى العين ؛ فكان عن الله تعالى عاقلا ، ويسمى ذلك منه عقلا إذ كان بالعقل طلب ذلك ، وبالعقل فهم ذلك ، وبالعقل جابن مايزيله عن ذلك ، فهذا الذي عن ربه . ألم تسمعه عز وجل يقول : ﴿ وتعيها أذن واعية ﴾ قال : أذن عقلت على الله تعالى ، يعنى عقل عن الله ماسمعت أذناه ما قال وأخبر فهذا هو العقل . (1)

فصاحب العقل هو الذي عقل بحق عن الله واستفاد وأفاد ورجع بعد التأمل وتقليب الأمور على وجهها بالنتائج السليمة المقبولة في الكتابين: المسطور، والمنظور وفي الأنفس والآفاق بان له ربا خالقا رازقا محبيا عميتا منعيا لطيفا، سميعا بصيرا، قويا عزيزا، غالبا قادرا، عليها، خبيرا، حيا، قيوما، لا تأخذه سنة، ولا نوم، يجير ولا يجار عليه، يُطعِم ولا يطعم،

<sup>(</sup>١) المسائل في اعبال القلوب والجوارح والمكاسب والعفل ، صفحة ٢٤٢

يمنح ويعطى ، ويعنز ويذل ، بيده ملكوت كل شيء ، تنزه عن كل مايخطر بالبال ، وهو شديد المحال ، لاتدركه الأبصار وهو يدرك وهو اللطيف الخبير .

#### الفريق الثاني :

ما قدر الله حق قدره ، بل جحد النعمة والمنعم وغفل عن آيات الله ، ونسى الله فنسيه الله ، فكان من حزب الشيطان وهو من الخاسرين فهو غير عاقل عن الله عز وجل وهو عاقل للبيان الذي لزمته من أجله الحجة ، وقد وصف الله عز وجل من هذا في كتابه رجالا وسمى لهم عقلا فقال تعالى : ﴿ لهم قلوب لايعقلون بها ﴾ .

قال عز وجل : ﴿ وجعلنا لهم سمعا وأبصارا وأفئدة ﴾ ، يعنى عقولا ﴿ فَهَا أَغْنَى عَنهم سمعهم ولا أبصارهم ولا أفشدتهم من شيء إذ كانوا يجحدون بآيات الله ﴾ (١) ثم سمى بعض الكفار من أهل الكتاب عاقلا للبيان الذي لزمتهم به الحجة فقال تعالى : ﴿ يحرفونه عن بعد ما عقلوه وهم يعلمون ﴾ (١) فأخبر أنهم لايعقلون يعنى عنه ، وعن عظيم قدره البين عنه ثم قال : ﴿ يحرفونه من بعد ماعقلوه ﴾ يعنى : عقل البيان . (١)

والخملاصة أن من استعمل عقله ، ونظر فأبصر ، وتبصر فتذكر ؛ فنفعته الذكرى ، فعرف أنه فقير ذليل محتاج ، وأن له ربًا غنيا قويا عزيزا قديرا فآمن به ، وصدق ماجاء به رسله ، فاستجاب لأمره ، ورضى حكمه عن علم وبصيرة ، ووعى وإدراك ؛ فعقل عن الله ، واستجاب لهديه فلا خوف عليه ولاحزن ؛ لم يخضع عقله لهواه ، ولم يطوع فهمه للتقليد للآباء

<sup>(</sup>١) سورة الأحقاف : ٢٦

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة : ٧٥

<sup>(</sup>٣) المسائل في اعيال القلوب و الجوارح : ٢٤

الذين اتخذوا من دون الله أندادا آلهة ، فأعطوا الحق لغير أهله فكان مثلهم كما قال الله في كتبابه : ﴿ مثل الذين اتخذوا من دون الله أولياء كمثل المنكبوت اتخذت بيتا وإن أوهن البيوت لبيت المعنكبوت لوكانوا يعلمون ﴾ . (1)

واذا كان بيت العنكبوت لايدفع عنها ، ولايصد منها من يد تمتد إليها ، فكذلك ما يعبد من دون الله لايدفع شرا ولايسوق خيرا .

﴿ إِن الذين تدعون من دون الله لن يخلقوا ذبابا ولو اجتمعوا له و إن يسلبهم الـذبـاب شيئا لايستنقـذوه ، منه ضعف الطالب والمطلوب ، ماقدروا الله حق قدره ، إن الله لقوى عزيز ﴾ (٢)

كما يقول الله سبحانه حاكيا عن خليله إبراهيم عليه الصلاة والسلام : ﴿ وإبراهيم إذ قال لقومه اعبدوا الله واتقوه ذلكم خير لكم إن كنتم تعلمون إنها تعبدون من دون الله أوثانا وتخلقون إفكا إن الذين تعبدون من دون الله لايملكون لكم رزقا فابتغوا عند الله الرزق واعبدوه واشكروا له إليه ترجعون ﴾ (٢)

<sup>(</sup>١) سورة العنكنوت : ١١

<sup>(</sup>٢) سَوَرَةُ الْحَجِ : ٧٤,٧٣

<sup>(</sup>٣) سورة العنكبوت . ١٧.١٦

## الفصل الثانى تنوع العبادات وما فيه من حكم وأسرار ولطائف

الله لطيف بعباده ، هو خالقهم ورازقهم ، ومحبيهم وعميتهم ، لاينسى منهم أحدا ، لكل مخلوق رزقه وعطاؤه ، سواء فى ذلك المحسن والمسىء ، والبر والفاجر : ﴿ كلا نمد هؤلاء وهؤلاء من عطاء ربك وما كان عطاء ربك مخطورا ﴾ (۱) ﴿ الله الذى خلقكم ثم رزقكم ثم يميتكم ثم يحييكم ﴾ (۱) ﴿ وما من دابة فى الأرض إلا على الله رزقها ، ويعلم مستقرها ومستودعها كل فى كتاب مبين ﴾ (۱)

وفضله سبحانه لا يعد ، ونعاؤه لا تحصى ولا تحد ، وما من نعمة ظاهرة أو باطنة ، دقيقة أو جليلة ، إلا وهى من فيض فضله ابتداء ، وإلى حكمت ورحمته يرجع أصرها دواما وانتهاء ، ﴿ وما بكم من نعمة فمن الله . . ﴾ (1) ﴿ وآتساكم من كل ماسسالتموه ، وإن تعدوا نعمة الله لاتحصوها ، إن الإنسان لظلوم كفار ﴾ . (9)

وحق صاحب الآلاء والنعم ، وأجُسود والكرم ، والأيادى المتوالية المترادفة التي لا تنقطع ، أن يطاع فلا يعصى ، وأن يذكر فلا ينسى ، وأن يشكر فلا ينسى ، وأن يشكر فلا يكفر ، وثمرة ذلك عائدة في العاجلة والآجلة على الذاكرين الشاكرين ، وويل الإعراض عنه محيط بالغافلين الجاحدين ﴿ وإذ تأذن ربكم لمنن شكرتم لازيدنكم ، ولئن كفرتم إن عذابي لشديد ﴾ (١) ، ﴿ ولقد آتينا لقيان الحكمة أن اشكر لله ومن يشكر قإنها يشكر لنفسه ، ومن كفر فإن الله سليان التي حكاها القرآن

<sup>(1)</sup> سورة الاسراء: ٢٠

<sup>(</sup>٢) مبورة الروم : ٤٠

 <sup>(</sup>٣) سورة هود : ٦
 (٤) سورة النحل : ٣٥

<sup>(°)</sup> سورة إبراهيم : ۲۱

<sup>(</sup>٦) سورة إبراهيم : ٧ (٧) سورة لقيان : ١٢

عنه حين جاءه ، الذي عنده علم من الكتاب بعرش بلقيس من بلاد اليمن إلى البيت المقدس في طرفة عين أنه ﴿ قال : هذا من فضل ربي ليبلوني أأشكر أم أكفر ، ومن شكر فإنها يشكر لنفسه ، ومن كَفَر فإن ربي غنى كريم ﴾ . (١) ﴿ والله الغنى وأنتم الفقراء ﴾ . (٢)

وفى الحديث القدسى عن أبى ذر الغفارى رضى الله عنه عن النبى الله فيها يرويه عن الله تبارك وتعالى أنه قال : « ياعبادى إنى حرمت الظلم على نفسى وجعلته بينكم محرما فلا تظلموا ، ياعبادى كلكم ضال إلا من أطعمته هديته ، فاستهدونى ؛ أهدكم ، ياعبادى كلكم جائع إلا من أطعمته فاستسطعه ونى ؛ أطعكم ، ياعبادى كلكم عار إلا من كسسوت فاستكسونى ؛ أكسكم ؛ ياعبادى إلكم لن تبلغوا ضرى ؛ فتضرونى ، وإن تبلغوا نفعى ؛ فتنفعونى ، ياعبادى لو أن أولكم وآخركم ، وإنسكم وجنكم كانوا على أتقى قلب رجل واحد منكم ؛ ما زاد ذلك فى ملكى شيئا ، ياعبادى لو أن أولكم وجنكم كانوا على أفجر قلب رجل واحد منكم ؛ وإنسكم وجنكم كانوا على أفجر قلب رجل واحد منكم المنوا على أفجر أولكم وآخركم وإنسكم وجنكم قاموا في صعيد واحد ؛ فسألونى ، قاطيت كل إنسان مسألته ، ما نقص ذلك مما عندى إلا كما ينقص المخيط فأعطيت كل إنسان مسألته ، ما نقص ذلك مما عندى إلا كما ينقص المخيط فأعطيت كل إنسان مسألته ، ما نقص ذلك مما عندى إلا كما ينقص المخيط فأعطيت كل إنسان مسألته ، ما نقص ذلك مما عندى إلا كما ينقص المخيط فأعطيت كل إنسان مسألته ، ما نقص ذلك مما عندى إلا كما ينقص المخيط أولكم أحصيها لكم ، ثم أوفيكم إنها ، فمن وجد غير ذلك فلا يلومن إلا نفسه ه (")

من ذلك نعلم أن الله غنى عن العالمين ، لاتنفعه طاعة من أطاع ، ولا تضره معصية من عصى ، ولكن العبد هو الذي يجنى ثمرة الطاعة ،

<sup>(</sup>١) حورة النمل: ١٠

<sup>(</sup>۲) سورة عمله: ۲۸

 <sup>(</sup>٦) رواه الإمام مسلم ١٣٢/١٦ ( باب تحريم الظلم )قال سميد كان ابو إدريس إذا حدث بهذا الحديث جنا على
 ركبتيه . وعن الإمام أحمد ابن حنبل رضى افة عنه ورحمه قال : ليس لأهل الشام حديث اشرف من هذا الحديث .

عزا وسعادة وطمأنينة في الدارين ﴿ من عمل صالحا من ذكر أو أنثى وهو مؤمن فَلَنُحْيِينُسهُ حياة طيبة ، ولنجسزينهم أجسرهم بأحسن ما كانسوا يعملون ﴾ (۱) . ﴿ ومن يعمل من الصالحات من ذكر أو أنثى وهو مؤمن فأولئك يدخلون الجنة ولايظلمون نقيرا ﴾ (۱) . ﴿ إن الذين قالوا ربنا الله ثم استقاموا تنزل عليهم الملائكة ألا تخافوا ولا تحزنوا وأبشروا بالجنة التي كنتم توعدون ، نحن أولياؤكم في الحياة الدنيا وفي الآخرة ، ولكم فيها ما تدعون نزلا من غفور رحيم ﴾ . (۱)

والعبد هو الذي يتجرع مرارة المعصية علقها وصابا ، وقلقا واضطرابا في الحياتسين ﴿ من يعمسل سؤا يجز به ولا يجد له من دون الله وليا ولا نصيرا ﴾ (1) ﴿ هو الذي جعلكم خلائف في الأرض فمن كفر فعليه كفره ولا يزيد الكافرين كفرهم عند ربهم إلا مقتا ولايزيد الكافرين كفرهم إلا خسارا ، قل أرأيتم شركاءكم الذين تدعون من دون الله أروني ماذا خلقوا من الأرض أم لهم شرك في السموات أم آتيناهم كتابا فهم على بينة منه بل إن يعد الظالمون بعضهم بعضا إلا غرورا ﴾ . (\*) فليس شيء من خلق الله أظلم ولا أحط ، ولا أسوأ ولا أحقر ، عن اتخذ من دون الله وليا أو نصيرا ، فعبد غير الله ، وكذب بآيات مولاه ، وجحد وعصى وأساء نصيرا ، فعبد غير الله ، وكذب بآيات مولاه ، وجحد وعصى وأساء وافسترى ، وبخسل واستغنى ، فكان جزاؤه أن يحق عليه وعبد الله : ﴿ فستيسره للعسرى ﴾ ، ﴿ ومن أظلم من افترى على الله الكلب وهو فستيسره للعسرى ﴾ ، ﴿ ومن أظلم من افترى على الله الكلب وهو افترى على الله كذبا أولئك يعرضون على ربهم ويقول الأشهاد هؤلاء الذين افترى على الله كذبا أولئك يعرضون على ربهم ويقول الأشهاد هؤلاء الذين

<sup>(</sup>١) سورة النساء : ١٢٤

<sup>(</sup>٢) سورَةِ النحل: ٧٧

<sup>(</sup>٣) سورة فصلت : ٣٠

<sup>(</sup>٤) سورة النساء : ١٣٣

 <sup>(4)</sup> سورة فاطر: ٢٩ ـ ٤٠
 (3) سورة الصف: ٧

كذبوا على ربهم ألا لعنة الله على الظالمين ، الذين يصدون عن سبيل الله ويبغونها عوجا وهم بالآخرة هم كافرون أولئك لم يكونوا معجزين في الأرض وما كان لهم من دون الله من أولياء ، يضاعف لهم العذاب ، ماكانوا يستطيعون السمع ، وما كانوا يبصرون أولئك الذين خسروا أنفسهم وضل عنهم ما كانوا يفترون لاجرم أنهم في الآخرة هم الأخسرون ﴾ . (\*) ﴿ ومن يعمل مثقال ذرة ، وإن تك حسنة يضاعفها ، ويؤت من لدنه أجرا عظيها ﴾ . (\*)

<sup>(</sup>۱) سورة هود : ۱۸ ۳۲ ۲۲

 <sup>(</sup>١) سورة الزلزلة : ٨

<sup>(</sup>۲) سورة النساء : . 4

يتمتعون ويأكلون كها تأكل الأنعام ، والنار مثوى لهم ﴾ . (١)

وإذا كان لايستوى بالنظرة المجردة وبحكم العقل حياة الطرفين وجزاء الفريقين فإن من غير المتصور ولا المعقول ان يستوى عند الله الخبيث والطيب والصالح والغوى: ﴿ أَم نجعل اللين آمنوا وعملوا الصالحات كالمفسدين في الأرض أم نجعل المتقين كالفجار ﴾ (٢) ﴿ أفتجعل المسلمين كالمجرمين ، مالكم كيف تحكمون ﴾ . (٢) ﴿ وما يستوى الأعمى والبصير والسذين آمنوا وعملوا الصالحات ولا المسيء ، قليلا ما تتذكرون ﴾ (١) ﴿ أَم حسب اللذين اجترحوا السيئات أن نجعلهم كالذين آمنوا وعملوا الصالحات سواء عياهم وعاتهم ، ساء ما يحكمون ، وخلق الله السموات والأرض بالحق ولتجزى كل نفس بها كسبت وهم لايظلمون ﴾ . (٥)

فآمن أهل السعادة بربهم ، واستجابوا له ، واتبعوا رسله ، وعزروهم ونصروهم واهتدوا بهديهم ؛ وساروا في ضوء نورهم ـ وأولئك هم الذين أفلحوا وفازوا وأولئك هم الذين هدى الله : ﴿ ولقد بعثنا في كل أمة رسولا أن اعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت فمنهم من هدى الله ومنهم من حقت عليه الضلالة ﴾ . (٢)

لذلك أدرك العقلاء الذين انتفعوا بالهبات الإلهية أنه لانجاة ولا فوز إلا بسلوك طريق الله ، ذلك الطريق المأمون الذي جاء به الرسل الكرام عليهم الصلاة والسلام .

وقد ختم الله الرسالات وأكمل الدين والنبوات ، وتمم مكارم الأخلاق

<sup>(</sup>۱) سورة عمد : ۱۲

<sup>(</sup>٣) سورة ص: ٣٨

<sup>(</sup>٣) سورة القُلم: ٣٦ ـ ٣٦

<sup>(</sup>٤) سورة غافر: ٨٥

<sup>(</sup>٥) سورة الجائية ٢١-٢٢

<sup>(</sup>٦) سورة النحل : ٣٦

بسيدنا محمد عليه الصلاة والسلام وبشريعته السمحة السهلة شريعة الفطرة ، وبكتابه العلى الحكيم الذى لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه ، تنزيل من حكيم حميد ، وإنها استجاب لدعوته ، وآمن برسالته ، وضحى في سبيل دعوته أهل الخير والهداية الذين آثروا ما عند الله على أهوائهم ورغائبهم ، واختاروا الآجلة بدل العاجلة فخضعوا لله مختارين ، واستجابوا لهدايته راضين ، وعبدوه وخصوه بها ينبغى له من التقديس والتنزيه ، والإجلال والتعظيم وأدوا ماكلفهم به من غير ضيق ولا حرج ، ولا تأفف ولا ضجر ولاملل ولاسأم ) .

ومن حكمته سبحانه أن نوع لهم العبادة ، وفتح لهم أبوابا كثيرة من الحير يتقربون بها إليه ، ويلتمسون بها مزيد فضله ورضاه ، لحكم جليلة ، وغايات سامية ، لئن كان في وسعنا التعرف إلى بعضها ، فإنه ليس في استطاعتنا استقصاؤها واستيعابها وإنها نشير إلى أهمها بقدر المستطاع .

### الحكم العامة من شرعية العبادة

وقبل أن تأخذ فى بسط هذه الحكم فقد يكون من المنطقى أن نعرف الحكم العامة من شرعية العبادة وتشريف الناس بها ، وتكليفهم النهوض بأعبائها فنقول :

إن العبادة شرعت لتصفية القلوب ، وتوجيهها لعلام الغيوب : تؤمن به وتتوكل عليه وتطلب ما عنده ، ترجو رحمته وتخاف عذابه . يقول الله سبحانه : ﴿ إِنْنَى أَنَا الله لا إله إلا أَنَا فَاعبدنى وأقم الصلاة لذكرى ﴾ (١) ويقول : ﴿ خَذْ مِن أَمواهُم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها ﴾ (٢) وذلك لأن القلب هو الإنسان في الحقيقة ، وإن شئت فقل : إنه الملك وماعداه من الجوارح والأعضاء إنها هي جنود تأثمر بأمره ، وتسير بتوجيهه ، وهو بذلك موطن نظر الرب سبحانه : يقول ﷺ :

ان الله لا ينظر إلى أجسامكم ولا إلى صوركم ، ولكن ينظر إلى قلوبكم ». (<sup>۳)</sup>

نعم إن القلوب هي موطن الحب والبغض ، والسرضا والسخط ، والكبر والتواضع ، والإيهان والكفر وسائر هذه المعانى من النيات والإرادات والرغبات .

والقلوب كالأبدان: تعتربها الأعراض والأمراض، وتلم بها القوة ويحل بها الضعف، وينزل بها الموت، وتسدب فيها الحياة، وكها أن أمراض الأبسدان مختلفة فكذلك أمراض القلوب، وكها أن أدوية الأبدان مختلفة

<sup>(</sup>۱) سررة طه : ۱۶

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة : ١٠٣

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم

فكذلك أدوية القلوب ، يقول سبحانه وتعالى : ﴿ يأيها الناس قد جاءتكم موعظة من ربكم وشفاء لما في الصدور وهدى ورحمة للمؤمنين ﴾ (أ) ويقول : ﴿ لينذر من كان حيا ويحق القول على الكافرين ﴾ (أ) ويقول : ﴿ أومن كان ميتا فأحييناه وجعلنا له نورا يمشى به في الناس كمن مثله في الظلمات ليس بخارج منها ﴾ (أ) ﴿إن في ذلك لذكرى لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد ﴾ (أ) ﴿ فإنها لا تعمى الأبصار ، ولكن تعمى القلوب التي في الصدور ﴾ . (أ)

ولهذا ، نوع الله العبادات ، لأن كلا منها له حكمته وسره الخاص فى معالجة القلب وتبطهم وتنقيته قال تعالى : ﴿ خَذَ مِن أَمُوالْهُمُ صَدَقَةُ تَطْهُرُهُمُ وَتَزَكِيهُمُ بِهَا ﴾ . (١)

أشارت هذه الآية إلى حكمتين أصليتين وهما: أن الصدقة تنقية وتصفية ، وعسطاء وتحلية . نعم إنها تنقية من أمراض الشيح والبخل والكراهية ، وتصفية للقلب من أدرانها وآثارها ، وهي كذلك عطاء من الصفات الطيبة ، من السياحة والكرم والحب ، وهي كذلك تصفية من أمراض الشك وتحلية بفضيلة التصديق بوعد الله والرجاء فيها عنده سبحانه . قال عليه الصلاة والسلام : ١ . . والصدقة برهان ٤ . (٧)

وهى كذلك تنقية من رذيلة الأنانية وحب الذات ، وترقية إلى مرتبة التعاون والإيثار ، وفي ذلك كله ما فيه من الخير على الإنسان في خاصة

<sup>(</sup>۱) سورة يونس : ۵۷

<sup>(</sup>۲) سروایس: ۷۰

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام : ١٢٢

<sup>(</sup>٤) سورة ق: ٣٧ (٥) سورة ألحج: ٣٤

<sup>(</sup>١) سورة النوبة : ١٠٣

<sup>(</sup>٧) من حديث رواه مسلم

نفسه ، وعلى المجتمع كله في أولاه وأخراه . .

ولناخمذ مشالا أخر: هذه الصلاة التي نصليها ، والتي شرفنا الله بإقامتها خمس مرات في اليوم والليلة ، وفتح أمامنا باب التطوع فيها على مصراعيه لها أسرارها الخاصة في تطهير الظاهر والباطن ، وغرس التواضع لله وحده ، وتركية فضائل الحب والمساواة ، وإفراد الله سبحانه بالعبادة ، وحسن الاستجابة لله رب العالمين في كل أمر سواء عرفنا سره أم غاب عنا ، وفيها تذكير بأمر الله ونهيه فيها نتلوه أثناءها من آيات القرآن الكريم ثم قد يكون فيها فوائد أخرى بعضها يتصل بصحة المرء وعافيته ، وبعضها يتصل بقوته وتحمله ، وبعضها يتصل بصحته النفسية وطمأنينته القلبية ، وقد يكون للتوسع في بسط هذه الحكم موطن آخر ، ومع هذا فإننا نود أن نشير إلى ألوان أخرى من القربات موضحين بعض ما فيها من حكم فبر الوالدين قربة من أجلَّ القربات ، أوجبها الله سبحانه ، وقرنها بعبادته ، ووعد على الوفاء بها أجرا جزيلا ، وثوابا عظيها لقاء ماللابوين بعامة وللأم خاصة ، من فضل عظيم في النفقة والتربية ، والمحبة والشفقة . قال سبحانه وتعالى : ﴿ ووصينا الإنسان بوالمديه : حملته أمه وهنا على وهن ، وفصاله في عامين أن اشكر لى ولوالديك إلى المصير ﴾ (١)

وذلك لأن في بر الوالدين لونا من الوفاء لصاحب النعمة ، ونوعا من العرفان بالجميل لمسدى الجميل ، وفي هذا الترقى من الوفاء بحق الخلق إلى الوفاء بحق الحق سبحانه ، قال عليه الصلاة والسلام : « لايشكر الله من لا يشكر الناس » وذلك لأن من كفر حق الناس وهو مدرك بالسمع والبصر والحواس الظاهرة كان لحق الله .. وهو إنها يدرك بسلامة الفطرة ونور النصرة أشد جحدا .

(١٤) سورة لقيان: ١٤.

وفى القيام بحق ذوى الأرحام والأقارب والجيران إشاعة للحب والمودة ، واستلال لدواعى البغض والفرقة ، وتعاون على الخير بمباشرة أسبابه ، وفى هذا ما فيه من التعرض لألوان العطاء ، ودفع البلاء والناس بخير ما تعاونوا .

وهكذا ما من عبادة إلا ولها حكمتها الجليلة ، وما من عمل أمرنا الله به إلا وله فوائده وثمراته في الدنيا والأخرة ، عرف ذلك من عرفه ، وغفل عنه من غفل ، وفاز بالتسليم لذلك المتقون والتسليم والطاعة آية الإيمان ، ومبدأ العطاء والعرفان ﴿ إنها كان قول المؤمنين إذا دعوا إلى الله ورسوله ليحكم بينهم أن يقولوا سمعنا وأطعنا ، وأولئك هم المفلحون . ومن يطع الله ورسوله ويخش الله ويتقه فأولئك هم المفائزون ﴾ (٢) .

ومن حكم الله سبحانه في ذلك أن تتناسب مع الطبائع المختلفة للبشر.

ومن البين أن لكل منا طبيعته الخاصة : فمنا من يميل إلى الصلاة ، ويشعر في إقامتها بلذة دونها سائر اللذات ، يرى فيها قرة عينه ، وانشراح صدره ، وطمأنينة قلبه . ومن الناس من يعشق الصيام لما يرى له من أثر في تصفية روحه ، وبعث الشعور عنده بالافتقار إلى ربه . ومن الناس من بحن إلى بيت الله الحسوام حاجا أو معتمسرا يعذى قلبه بذكريات إبراهيم وإسهاعيل ومحمد عليهم جميعا الصلاة والسلام وبذكريات الصفوة المختارة من أصحاب محمد عليهم بمين الذين جاهدوا في الله حق جهاده ، فأثنى الله عليهم في كتابه ورفع أقدارهم بين أوليائه وأحبابه .

وهكذا تختلف طبائع البشر ورغباتهم وميولهم ، ومن رحمة الله بهم أن

<sup>(</sup>١) سورة النور ٥١ . ٢٥

يهيىء لكل هؤلاء أبوابا من الخير يتقربون بها إليه ، ويكتسبون بها الزلفى لديه .

والمؤمن إذا فتح الله له بابا إلى الخير ، وشرح له صدره فعليه أن يلزمه فقد يكون فيه عطاؤه . ومن دعوات النبى - ﷺ - : ه اللهم إنى أسألك حبك ، وحب من يحبك وحب عمل يقرب إلى حبك ﴾ (١) . وقد أخبر النبى ﷺ عن هذا العمل الذى حببه الله إليه ، وبين أنه هو الصلاة . قال عليه الصلاة والسلام : « حبب إلى من دنياكم النساء والطيب ، وجعلت قرة عينى في الصلاة » (١) ولذلك كان المقام المحمود والشفاعة العظمى في يوم المورود كالمترتبة على هذه العبادة العظيمة ولئن كان ربه قد من عليه بتوفيقه لهذه المرتبة الجليلة فقد أكرمه بجنى ثمراتها ، واقتطاف خيراتها قال الله سبحانه : ﴿ ومن الليل فتهجد به نافلة لك عسى أن يبعثك ربك مقاما محمودا ﴾ . (١)

ومن حكم الله في تنويع العبادة أن الطبع من شأنه الملل والسآمة ، والفتور والكسل فلو جعلت العبادة لونا واحدا ، وعلى وثيرة واحدة لملها الطبع ، وكلت عن القيام بها الجوارح ، ولكن الله برحمته ولطفه ، جعلها أنواعا مختلفة من الصلاة ، والذكر وتلاوة القرآن ، والصدقة ، والصيام ، والحيج ، والعمرة ، والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، وقضاء الحاجات والإصلاح بين الناس ، حتى إذا مل الطبع منها نوعا أخذ في آخر فإذا فتر من الصلاة استرسل في ذكر الله ، فإذا تعب من الذكر ، استروح بتلاوة من الدكر ، استروح بتلاوة

(٣) سورة الاسراء: ٧٩ .

<sup>(</sup>١) الترجه الإمام أحمد فى المسند من حديث معاذ بن جبل وهو حديث الرؤيا ، إذ رأى فيه رسول الله يه وبه مناما وهو حديث جليل فيه خير كثير وعلم غزير ويتجل فيه فضل الله على رسوله يقطة يظهر فيه ما كان عليه علام سن ادب ، ووافر معرفة ، وبالغ حكمة ، وبمن ذكره الحافظ ابن كثير عند تفسير قوله تعالى : ﴿مَا كَانَ لَى مَن علم بالملا الأعلى إذ بختصمون﴾ من سروة ص (حج ٤ صـ ٤٣) .

 <sup>(</sup>٢) رواه جماعة منهم النسائي في السنن والطبراني في الأوسط والصغير، والحاكم في المستدرك وقال: صحيح على شرط
 مسلم، وتَمِنُّ أخرجه أبو يعلى في مستنده وأبو عوانة في مستخرجه والبيهقي في المسنن وغيرهم، وكشف الحفة.

القرآن الكريم ، فإذا قضى من ذلك نهمته ، انبرى يصلى ويسلم على النبى الكريم عليه الصلاة والتسليم . فإذا ارتوى من ذلك كله ، فإنه يستطيع أن يتفكر فى خلق السموات والأرض وما فيها من مخلوقات ، فيعود من هذه الجولة وقد امتلأ قلبه إيهانا بربه ، وتوكلا عليه ، ورغبة فيها عنده ، وشوقا إليه ، وحبا له ، وهذه بغية المؤمن من عبادته : أن يتقرب بها إلى الله ليحس بقربه من الله ، وقرب الله منه ، يقول سبحانه فى الحديث القدسى : و أنا عند ظن عبدى بى ، وأنا معه حين يذكرنى ، فإن ذكرنى فى نفسى ، وإن ذكرنى فى ملأ ، ذكرته فى ملاهم خير منهم ، وإن تقرب منى شبرا ؛ تقربت إليه ذراعا ؛ وإن تقرب إلى ذراعا ؛ وإن تقرب إلى ذراعا ؛

وفي الحديث القدسى : « من عادى لى وليا فقد آذنته بالحرب ، وماتقرب إلى عبدى بشىء أحب إلى نما افترضته عليه ، وما يزال عبدى يتقرب إلى بالشوافل حتى أحبه ه (٢) وبذلك يصلح من أمره ما فسد، ويستقيم من حاله ما أعوج ، ويصبح بعبادته واصطباره على العبادة مؤمنا ربانيا ، يصلح الناس بصلاحه ، ويهتدون بهداه ، ويستجيبون لنصحه قال تعالى : ﴿وجعلنا منهم أئمة يهدون بأمرنا لما صبروا وكانوا بآياتنا يوقنون ﴿ (١) .

- ومن حكم الله سبحانه في هذا التنوع أن تتناسب مع أحوال الناس وهي مختلفة أشد الاختلاف ، فمنهم الغني ، ومنهم الفقير ، ومنهم القادر ومنهم العاجز ومنهم القوى ، ومنهم الضعيف .

فقد تكون الصدقة مناسبة للغني ، على حين لا يستطيعها الفقير .

<sup>-(</sup>١) رواه مسلم - في باب الحث على ذكر الله من كتاب الذكر والدعاء ١٦ / ٢٠.

<sup>(</sup>١) اخرجه البُخاري في الرقاق

<sup>(</sup>٣) سورة السجدة ٢٤

وقد تكون الصلاة مناسبة للفقير الذى لا يملك مالا يعطيه ، وينفقه . وقد يكون الصوم مناسبا للفريقين مع الصحة والقوة . وقد تكون الدعوة إلى الخير ، والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر مناسبة للعلماء ، وبابا يفتحون منه ينابيع الخير والهداية لإخوانهم المؤمنين ويستمطرون به شآبيب العطاء من رب العالمين . وربها كان الجهاد ميدانا يتسابق فيه الأقوياء إلى إعزاز الدين ، والفوز برضاء أرحم الراحين . . . وهكذا .

ومما هو مناسب لهذا المقام ما حدث على عهد رسول الله على من ذهاب وفد الفقراء إلى النبي ﷺ ؛ يشكون إليه سبق الأغنياء إلى الخيرات بهالهم من أماوال ، ينفقونها في الخير من صدقات ، ومبرات ، وحج وجهاد ، وعجز الفقراء عن مجاراتهم في ذلك ، وبيان الرسول لهم أن هناك أبوابا أخرى من الخيرات إن هم فعلوها سبقوا غيرهم ، ولم يلحقهم من بعدهم ، فرجعوا بالنصيحة يسارعون في الخير فسمع ذلك الأغنياء فتسابقوا معهم في العمل بها ، فعاد الفقراء إلى شكواهم فقال عليه الصلاة والسلام : « ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء ۽ فعن أبي هريرة رضي الله عنه أن ناسا ذهبوا إلى رسول الله ﷺ وقالوا : ذهب أهل الدثور بالأجور : يصلون كها نصلي ، ويصومون كما نصوم ، ويتصدقون بفضول أموالهم ، قال : وأو ليس قد جعل الله لكم ما تصدقون به ، إن بكل تسبيحة صدقة ، وكل تكبيرة صدقة ، وكل تحميدة صدقة ، وكل تهليلة صدقة ، وأمر بالمعروف صدقة ، ونهي عن المنكسر صدقة ، وفي بضع أحدكم صدقة ». قالوا : يا رسول الله : أيأتي أحدنا شهوته ويكون له فيها أجر؟ قال : « أرأيتم لو وضعها في حرام أكان عليه وزر؟ فكذلك إذا وضعها في الحلال كان له أجره . ( متفق عليه ) .

وقريب من هذا ما أخرجه مسلم رحمه الله عن ربيعة بن كعب الأسلمي رضي الله عنه أنه قال : كنت أبيت مع رسول الله ﷺ فآتيه

بوضوئه وحاجته ، فقال : « سلنى » فقلت : أسألك مرافقتك في الجنة ، فقال : « أو غير ذاك » قلت : هو ذاك . قال : « فأعنى على نفسك بكثرة السجود » .

فقد وصف الرسول و الصلاة لهذا الصحابى الجليل لتكون سبيله لنيل هذه المنزلة الفاضلة السامية لسمو الصلاة فى نفسها ، ورفعها لصاحبها ، ولأنها مناسبة لحال هذا الصحابى إذ كان فقيرا ، ومن أهل الصفة ، وليس له ما يتصدق به ، أو ينفقه فى سبيل الله .

وقد استنصحه آخر بعبادة فقال له: « عليك بالصوم فإنه لا عدل له » رواه أحمد ، والنسائى ، والحاكم وصححه قال أهل التأويل: لا عدل له: ليس هناك ما يساويه بالنسبة لك وَإِلاَّ فالصلاة خير العبادات ، وأفضل القربات لأنها مفتاح الخيرات ، ومنبع العطيات وكل قربة فإنها هى فرع منها أو تبع لها: قال عليه الصلاة والسلام: « الصلاة خير موضوع ، فمن استطاع أن يستكثر فليستكثر » .

#### حكمة الصبلاة

فالصلاة طهارة للنفس ، وغذاء للقلب ، وسمو بالروح ، يرحل فيها المؤمن إلى ربه ، مخلصا قلبه من دنياه ، مقبلا على خالقه ومولاه : ويبدأها بالتكبير الذى يشعره بأنه لا أكبر من ربه الذى خلقه فسواه ، ولا أعظم من إله الذى يتبتل إليه ، ويقبل عليه ، وبذلك تزول كل رغبة ورهبة من قلب المؤمن بالنسبة لغير ربه ، فلا يرغب إلا في ربه ولا يخاف إلا منه ، ثم يبدأ بالثناء على الله تعالى بها هو أهله ، ويقرأ كلامه القديم ، وتنزيله الحكيم ، بفاتحة الكتاب التى تضمنت الثناء على الله تعالى بنعوت الجلال والكهال ، بفاتحة الكتاب التى تضمنت الثناء على الله تعالى بنعوت الجلال والكهال ، وأثار التربية لعباده في صورها المتعددة ، والتى توحى بها كلمة رب ثم الإحساس بأن ربه الذى يعبده ، ويتوجه إليه ، ليس رب قبيلة أو أسرة أو جماعة ، أو بلد أو شعب ، إنها هو رب العالمين .

ولنتمأمل فى الآثار التى تضمنتها الآية الأولى من أم الكتاب ، تلك السورة العظيمة التى امتن الله بها على رسوله على فوله : ﴿ ولقد آتيناك سبعا من المثانى والقرآن العظيم ﴾ (١) .

فى الآية الأولى: ثناء وحمد ، وتمجيد وشكر ، والحمد خير ما يعبر به عبد أحس بنعم الله عليه ، وفى الحديث : « أفضل الذكر لا إله إلا الله وأفضل المدعاء الحمد لله » رواه الترمذى ، والنسائى ، وابن ماجة وفى الحديث : « الحمد رأس الشكر ما شكر الله عبد لم يحمده » رواه البيهقى ، وعبد الرزاق فى الجامع .

وإذا قرأ الرحمن الرحيم: غمره الشعور بأن ما تولى الله به عباده من فضل ، وما أفاء عليهم من نعم إنها هو محض جوده ، وفيض إحسانه ، وجميل عطائه ، وأنه سبحانه غلبت رحمته غضبه ، وسبق حلمه مؤاخذته ،

 <sup>(</sup>۱) سورة الحجر : ۸۷

لذا فإن معاملته لعباده ، يسبقها ويغلبها طابع الرحمة ، ويهيمن عليها سبق الإحسان ، فها أعظمه ، وما أقدسه ، وما أكرمه ، إنه الرحمن الرحيم .

فإذا انتقال المصل بذهنه بعد ذلك إلى ماوراء هذه الحياة إلى الحياة الانحرة التى يفصل الله فيها بين عباده ليجزى كل نفس بها تسعى : فو ونضع الموازين القسط ليوم القيامة فلا تظلم نفس شيئا وإن كان مثقال حبة من خردل أتينا بها وكفى بنا حاسبين ﴾ (1) ﴿ احشروا الذين ظلموا وأزواجهم وما كانوا يعبدون من دون الله فاهدوهم إلى صراط الجحيم ، وقفوهم إنهم مسئولون مالكم لاتناصرون ، بل هم اليوم مستسلمون ، وأقبل بعضهم على بعض يتساءلون ، قالوا إنكم كنتم تأتوننا عن اليمين ، قالوا بل لم تكونوا مؤمنين ، وما كان لنا عليكم من سلطان بل كنتم قوما طاغين ، فحق علينا قول ربنا إنا لذائقون ، فأغويناكم إنا كنا غاوين ، فإنهم يومئذ في العذاب مشتركون إنا كذلك نفعل بالمجرمين ، إنهم كانوا إذا قبل لهم لا إله إلا الله يستكبرون ، ويقولون أثنا لتاركوا آلمتنا لشاعر عبون ؟ بل جاء بالحق وصدق المرسلين ﴾ (٢) .

فاللذين استجابوا لربهم وعبدوه طائعين مختارين أعدوا ليوم الدين حسابا ، وهم يجلون ربهم ويجبونه ، هؤلاء الذين كانوا لا يستكبرون عن عبادة ربهم استثناهم الله من المعذبين الذين هم آنذاك في حالة استسلام وقد كانوا إذا قيل لهم لا إله إلا الله يستكبرون ويقولون أثنا لتاركو آلهتنا لشاعر مجنون والذين عبدوا ربهم مخلصين قال عنهم ربهم : ﴿ إلا عباد الله المخلصين ، أولئك لهم رزق معلوم ، فواكه وهم مكرمون في جنات النعيم على سرر متقابلين ﴾ "

لذا فإن المصلى يسأل ربه أن يهديه الصراط المستقيم بأن يعرفه طرق

 <sup>(</sup>١) سوية الأنبياء : ٧٤

<sup>(</sup>٢) سورة الصافات : ٢٢ ـ ٢٧

<sup>(</sup>٣) سورة الصاقات : ٤٠ , ٤٠ , ٤١

العبادة ويعينه على التزامها والإخلاص فيها ، فلا يعبد ربه إلا بها شرع ولا يقصد بالعبادة غير ربه . يقول سبحانه وتعالى : ﴿ فَمَنْ كَانْ يَرْجُو لَقَاءُ رَبِّهُ فَلَمْ عَمَلًا صَالَّحًا وَلَا يَشْرِكُ بَعْبَادة ربِّهُ أَحَدًا ﴾ (١) .

وما أجمل الختام في سورة الفاتحة : ﴿ اهدنا الصراط المستقيم : صراط المدين أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولاالضائين ﴾ . . دعوات مباركات علمها الله لعباده ، واختارها لهم ليناجوه بها بعد أن أصبحوا أهلا لأن يستجبب لهم ، ويقبل عليهم كما أقبلوا عليه ، وكما يسألونه أن يثبتهم على طريق الهداية يسألونه أن يباعد بينهم وبين من غضب عليهم لإعراضهم عن الهدى واتباعهم للهوى ، وذلك لمبالغتهم في التفريط وقد جاء في الحديث : و اليهود مغضوب عليهم ، والتصارى ضلال ه (") . ثم يقرأ ما تيسر من القرآن ؛ ليؤكد المعانى التي استقرت في قلبه من سورة وزيادة في الامتثال والاستجابة ، مسبحا باسم ربه العظيم ، ثم يرفع ويستشعر العظمة ، فيخر ساجدا ؛ فيتحرر من ذل الأسر والرق ويستشعر العظمة ، فيخر ساجدا ؛ فيتحرر من ذل الأسر والرق حرة طليقة ويتسلم القلب الزمام . والسجود أقرب حالات المصلى ، وأجمل هيئاته وأحب حالاته إلى الله تعالى وفي الحديث : « أقرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد فأكثروا الدعاء ه (")

ثم يرفع من السجدة الأولى فيحس بآثار النعم ورحمة المنعم ؛ فيخر له ساجدا مرة ثانية ، يسأله مسألة المسكين ، ويتضرع إليه تضرع الخائف الحزين ، ويسأله بتضرع ممزوج بالحب والشوق والحنين ، فيستجيب الذي فتح له أبواب رحمته . وفي الحديث : وإن الله ينصب وجهه لوجه عبده في

<sup>(</sup>١) سورة الكهف : ١٩٠٠.

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير حد ١ صـ ٥٩

<sup>(</sup>١) دوله الإمام مسلم .

صلاته مالم يلتفت ۽ . (١)

وهكذا يستمر المصلي في كل الركعات ، ويؤدي على هذه الوتيرة جميع الصلوات فتتأكد الصلة بينه وبين خالقه ، فلا يرجو غيره ولا يخاف سواه . يقول الشيخ يوسف النبهاني: اعلم أن الحكمة في شدة اعتناء الشارع في أمر الصلاة هي والله أعلم كثرة نفعها للعبد ، لعظم ما فيها من الوصلة بينه وبين الله تعالى ، وتشريعها معقول الحكمة ، جار على عادة الملوك ، فلما كان من يجتمع بهم يلزمه أولا أن يتطهر من الأوساخ ، ويلبس أحسن ما عنده من الثياب ، وأنظفها وأطيبها ، وحين الاجتماع يحصر أفكاره كلها في النظر إلى الملك ، ومراقبة ما يرضيه فيفعله ، وما يغضبه ؛ فيجتنبه ، وما يقتضيه ذلك من الآداب الملوكية ، من غض الطرف ، وسكون الحركة ، وخفض الصوت والخضوع والسكينة حتى يستجلب بذلك رضا الملك ، كذلك الصلاة هي حضرة الله تعالى ، وهو الملك الحقيقي سبحانه وتعالى ، فيلزم من يريد الدخول في حضرته وهي الصلاة قبل الدخول فيها الطهارة الكاملة من الأحداث بالوضوء أو الغسل و إزالة النجاسات ، ومتى دخلها يدخلها بالأدب التام ، والهيئة والاحتشام ، وإزالة النجاسات ، ويعلم أن الله تعالى ناظر إليه ، عالم بهواجس خواطره وسكنات سرائره ، وأنه وأقف بين يديه عز وجل ، فيخشع ويخضع ، ويزيل من فكره كل شيء من أمور المدنيا والآخرة سوى استحضاره آنه واقف بين يدى الله تعالى وأنه ناظر إليه ، وعالم بجميع خواطره وسرائره ، وأحواله الظاهرة والباطنة ، وأنه قادر على كل ما يريد أن يفعله به من أنواع السعادة والشقاوة ، وأنه واحد أحد ، فرد صمد ، لا صاحبة له ولا ولد ، ولا شريك له ولا وزير ، ولا مثيل ولا نظير، فهو إذا رضي عنه واراد خيره، فلا يستطيع أحد أن يعارضه بذلك ويمنع ما أراد له من الخير، كما أنه إذا غضب عليه، وأراد له الشر لا

<sup>(</sup>١) قطعة من حديث طويل رواه الترمذي من حديث الحارث الأشعري وقال: حديث حسن صحيح ، وأخرجه الحاكم وقال : صحيح على شرط البخارى ومسلم

يستطيع أحد أن يعارضه بذلك فيدفع عنه ما أراد من الشر.

وقد شرع لخلقه على لسبان رسوله الأعظم ـ ﷺ ـ شرعه وبين فيه إسباب رضاه وهي الطاعات ، وأسباب غضبه وهي المخالفات ، وكلاهما درجات ، ومما بينه في شرعه أن من أكبر أسباب رضاه فعل هذه الصلوات ، وإن من أكبر أسباب غضبه ترك فرائضها اللازمات ، حتى إن كثيراً من أئمة دينه المبين ظهر لهم من شرعه القيم أن تركها كفر مخرج عن دين الإسلام موجب للشقاوة الأبدية والخلود في النار إن مات مصرا على ذلك ، والعياذ بالله .

ومن لطفه تعالى أن شرع لهم ذلك في كل يوم وليلة خمس مرات على سبيل الإلىزام ، وأذن لهم بالحضور فيهما باختيارهم في النوافل ، متى شاءوا ، ووعدهم على ذلك الأجر الجزيل ، مع أن المصلحة في ذلك لهم لا له عز وجــل ، فإنهم هـم الــذين تشرفوا بالحضور بين يديه وخدمته ، ومخاطبته عز وجل ، كما أن من أذن له ملوك الدنيا بالحضور عندهم يجعل له الشرف الدنيوي الذي يفوق به الأقران مع أنهم - أي هؤلاء الملوك - عبيد في الحقيقة مثل من تشرف بالحضور عندهم ، ولا نسبة بين هذا وذال ، ومع كل هذا الشرف الذي يحصل للمصلين بالصلاة يخرجون منها بإحسان عظيم منه تعالى وهو الأجر الذي وعدهم به ، الذي لو كشف لهم عنه لا ستحقّروا في جانبه كل شيء من أمور الدنيا ، فقد صح عن رسول الله ﷺ .. أنه قال: ﴿ رَكُعُمَّا الفَجْرُ خَبْرُ مِنَ الدُّنيا وَمَا فَيْهَا ﴾ (أ) وركعتا الفجر هما نفل وليستا بفرض وقد ذكروا أن الفرض يفضل ثوابه على ثواب النفل مبعين ضعفا ؛ فانظروا إذا كأن ذلك الفرض بجهاعة ، وقد صح عن رسول الله على في حديث الصحيحين أن صلاة الجهاعة تفضل صلاة الفرد بخمس وعشرين درجة وفي رواية بسبع وعشرين درجة (٢) أ . هــ

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٢) الرحمة للهداة في قضل الصلاة : ٨٦ .

#### صلاة الجماعة

وقد تأكدت الجماعة في الصلوات ، ووجبت في صلاة الجمعة ، وناهيك بها تئمره هذه اللقاءات الكريمة في المسجد وهو قلب المجتمع المسلم ، وملتقى المؤمنين بالغدو والأصال إن هذه اللقاءات في بيوت الله في الجمعات ، والجماعات تغرس المحبة والألفة ، والمودة والتراحم بين المسلمين ، وتجعل منهم كتلة متينة ، وجماعة كالبنيان المرصوص يشد بعضه بعضا ، جميعهم في مساواة تامة بين يدى ربهم ، لا فرق بين غنى وفقير ، ولابين كبير وصغير ، ولا بين حاكم ومحكوم ، بل كلهم جميعا : الإمام والمأموم كنفس واحمدة بقيادة إمامهم ، يحرمون بإحرامه ، وينصتون والمأموم كنفس واحمدة بقيادة إمامهم ، يحرمون بإحرامه ، وينصتون القراءته ، ويركعون بركوعه ويسجدون بسجوده ، ويسبحون بتسبيحه ، انتظمت ظواهرهم ، واتفقت سرائرهم . يركعون ركوعا واحد ، ويقومون قياما واحداً ، ويسجدون تسبيحا واحداً .

فه أعظم النظام ، وما أجمل الالتئام ، وما أحسن هذه الصورة الروحية المشرقة ، والهيئة الجميلة الوضيئة ، التي جمعت بين المسلمين خالية قلوبهم من الأغراض ، مجردة من الأمراض ، بريئة من العلل ، ليس لأحدهم مطلب غير مطلب الآخر ، ولادعاء ولا قراءة تختلف من واحد إلى ثان ، بل كلهم يقرأون فاتحة الكتاب ، أو إمامهم يقرأ ، وهم ينصتون لا يقول أحدهم : اهدني أو إياك أعبد وإياك أستعين ، بل صيغة الجمع كهيئة الجمع لا افتراق ولا اختلاف ، كلهم يقول : إياك نعبد وإياك نستعين . إهدنا الصراط المستقيم . وفي التشهيد السلام علينا وعبل عباد الله الصالحين .

صورة الجماعة حتى ولو اختفت عن مرأى الأبصار فهي ماثلة قائمة في

البصائر، يستشعر المسلم وهو فى الجماعة أنه ليس فردا منعزلا، أو ليس هو وجماعته فقط هم القائمين بين يدى الله بل عشرات الألوف والملايين من المسلمين أمثالهم كل يدعو لأخيه، وهو جالس فى تشهده يقول السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين.

تبدو فى صلاة الجماعة الصورة المتكاملة للجماعة المؤتلفة ، والقلوب المتوحدة ، والأرواح المشرقة ، والعقول المتزنة ، والأبدان المطيعة ، إنها وحدة كاملة فى كل شيء ظاهرا وباطنا ، سرا وعلنا .

أنت هنا فى الصف وعن كل جانب من جوانبك إخوة لك يشدون أزرك ، ويقفون معك يتلون ما تتلو ، ويستقبلون القبلة التي تستقبل ، وفي الحديث : « إن المؤمنين كرجل واحد إذا اشتكى عينه اشتكى كله وإذا اشتكى رأسه اشتكى كله ». (١) وفي الحديث الآخر : « مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم وتعاطفهم كمثل الجسد الواحد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى » (١) .

وللدكتور محمد عبد الله دراز رحمه الله رحمة واسعة وجزاه عن الإسلام خير الجزاء \_ كلام طيب في حكمة الصلاة ، والاتجاه إلى القبلة الواحدة ، وما في ذلك من دعم روابط الوحدة بين المسلمين على اختلاف ألوانهم وأوطانهم ، وعصورهم وأزمانهم \_ وقد سجله في كتابه النافع الممتع « نظرات في الإسلام » وهو على صغر حجمه فإنه خلاصة فكر ، وذوب قلب لرجل ذاق حلاوة الإيمان فعبر عها وجد ، ووصف ما خبر قال رحمه الله :

ينبغى لكل مصل أن يعد نفسه عضوا فى وفد الرحمن ، لا يناجى ربه بلسانه وحده ، بل بلسان إخوانه المؤمنين ، الحاضرين منهم والغائبين ، ألا إنَّ الوحدة التي يرمى هذا التشريع إلى تحقيقها لأوسع مجالا ، وأبعد مدى ،

<sup>(</sup>١) رواه مسلم

<sup>(</sup>٢) متفق عليهُ .

من أن تقف عند حدود الجيل الحاضر، إنها تريد أن تنتظم في سياج واحد كل أهل القبلة من الأجيال الماضية ، والحاضرة ، والمستقبلة ، بل نقول إنها أوسع رقعة من أن تقف عند عصر النبوة المحمدية ، وإنّها تتجاوز ذلك العصر إلى عصور النبوات الأولى ، ذلك أن الشريعة المحمدية لم تنشىء هذه القبلة إنشاء ، وإنها جاءت مصدقة ومقررة للقبلة التي أسستها النبوات السابقة وهذا من أوضح الأدلة على سهاحة الإسلام ، وسعة أفقه ، وشدة حرصه على جمع كلمة النبيين ، وتوحيد رابطة المؤمنين بالأديان السهاوية كلها ، ولقد حقق الإسلام هذه الوحدة على مرحلتين متصاعدتين ، ففي كلما المرحلة الأولى : انضم إلى صف إخوانه من أنبياء بني إسرائيل (١) ، وفي المرحلة الثانية الأخيرة صعد إلى الأصل الأصيل في الكعبة التي هي أول بيت وضع للناس منضها بذلك إلى صف أبي الأنبياء الذي يؤمن كل أهل الأديان به وبقبلته وإن لم يستقبلوها في صلاتهم .

ولقد كان للقبلة التى وحدت صفوف المسلمين ، وربطت بين مشاعرهم كان لها قصة وأى قصة فلقد ظل بيت المقدس قبلتهم ، وحال الزمن ثم صارت الكعبة البيت الحرام إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها ، وأثار هذا التحول لدى خفاف الأحلام شيئا من الريب والشكوك ولكن الفرآن الكريم تولى نقض هذه الشكوك ودحضها مجليا فلسفة التشريع وحكمته .

تُرى ما سر هذا الأهتهام البليغ بتعيين القبلة وتوحيدها ؟ وما سر هذا التطور في تشريعها ؟ ولحاذا لم يكن نظام الصلوات كنظام الدعوات المنثورة التي لا يشترط في صحتها ولا في قبولها أن يتخذ الداعي وضعا خاصا من

<sup>(</sup>١) يشير رحمه الله إلى الفقرة التي كان فيها الرسول فلا والمسلمون يستغيلون بيت المقدس في العملاة حتى نزل قوا الله تعالى: ﴿قد ترى تغلب وجهك في السياء فلنولينك قبلة ترضاها فول وجهك شطر المسجد الحرام) وذلك عقب مقدمه عليه السلام للمدينة بنحو سبعة عشر شهرا.

الأوضاع ، ولا أن يلتزم أسلوبا معينا من الأقوال والأفعال ، ولا أن يتجه إلى جهة معينة من الجهات ؟ ولماذا كانت الجهة هذا البيت أو ذاك ؟ ولماذا جعلت عامّة للأمة كلها أفراداً أو جماعات ؟ أليست الصلاة صلة بين العبد وربه ؟ أليست كل وظيفتها تحقيق هذه العبودية للرب ، والتهاس المعونة منه ؟ أو ليس الله يسمع لمن حمده على أى وضع كان ، ويستجيب لمن يدعوه حيثها توجه ﴿ ولله المشرق والمغرب فأينها تولوا فشم وجه الله ﴾ (1) .

هذه أسئلة تجول بالخواطر، ولكنها لا تلبث بعد قليل من التأمل أن ينجلي وجه الحكمة فيها ، أجل إنَّ قليلا من التأمل يهدينا إلى أن الله جلت حكمته حين شرع الصلاة على هذا الوجه الموحد في أسلوبه وصورته ، وحين نصب لنا فيها إماما من بيننا نقتدى به ، أو بمن ينوب عنه ، وحين أقام لنا بيتا نتوجه فيه إليه بوجوهنا ، ونحج إليه بقلوبنا أو بأبداننا أراد بذلك أن تكون الصلاة عبادة جامعة بين علامتى الإيمان : المحبة لله ، والمحبة في الله : أراد أن لا تكون الصلاة صلة واحدة ، بل مجموعة من الصلات ، صلة بين العبد وربه ، وصلة بينه وبين أئمة الرسل من المرسلين أو بمن يجمل رسالتهم ، وصلة بينه وبين إخوانه المؤمنين .

لقد كبر هذا التحويل على كثير من الناس وحسبوه لهوا وعبثا ، أو حيرة وترددا وما هو بعبث ولا تردد ، وإنها هو التصميم الأول نفسه يسير صاعدا نحو الهدف الأخير ، ولقد سهاه علهاء الظاهر نسخا وما هو بنسخ إلا فى الصورة والرسم ، أما فى جوهره فهو التدرج والترقى فى توحيد كلمة الأديان ، أرأيت الولد البار حين يسير قاصدا بيت أبيه ، فإذا مر فى طريقه على بيت إخوته ، فإنه يأبى إلا أن يعرج عليهم ليقيم بينهم فترة ما تطييبا لخاطرهم ، ثم يكون مستقره فى البيت المشترك الذي يحمل الأسرة كلها .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ١١٥

فذلك التطور الذي حدث في تشريع القبلة . .

فبيت المقدس هو بيت الإخوة ، والكعبة هي بيت الأسرة ، وهي منزل الجد الأعلى ، وإذا كان من مفاخر الإسلام أنه جمع بين القبلتين ، فإنه لم يكن همه ذات القبلة في الأولى ولا في الثانية ، وإنها كان همه أول الأمر وآخره مذا الانضهام والالتئام بين أسرة المؤمنين ، وفي وحدة القصد والتوجه إلى المعبود الأعلى تحت لواء النبيين والمرسلين .

﴿ إِنْ هَذَهُ أَمْتُكُمُ أُمّةُ واحدة وأَمّا ربكم فاعبدون ﴾ (() ﴿ قَلْ لَهُ المُشرِقُ والمغرب يهدى من يشاء إلى صراط مستقيم ﴾ (() . فحكمة الصلاة ظاهرة في هذه الصلة المتينة وفي تلك الرابطة القوية المكينة ، بين الله الحالق وبين المخلوق المربوب الذي استكمل صفات العبودية حيث امتثل : ﴿ قَلْ لَعبادي الذين آمنوا يقيموا الصلاة ﴾ (() وفي إقامتها والإثيان بها مستوفية الشروط والأركان مع التدبر واليقظة وحضور القلب وخشوعه ، سمو الروح وارتقاؤها ، وقدة الإيمان برقابة الله وهيمنته ، وسلطانه وعظمته ، هذه الصلاة التي تكسب من أقامها على أكمل صورة تزكية النفس : ﴿ قَدْ أَفْلَع مِنْ تَرْكَى وَذَكُر اسم ربه فصلى ﴾ (أ) ، وتكسبه الثبات والكرم ، وطمأنينة القلب ، وسكينة النفس ، وحسن الخلق ، وجميل الصسبر ، وصادق اليقين ، فلاتزلزله الأحداث ، ولا تغيره نكبات الحياة ، لا يستأثر بالخير إن اليقين ، فلاتزلزله الأحداث ، ولا تغيره نكبات الحياة ، لا يستأثر بالخير إن بالمعمد أن ربه هو الذي بيده مقاليد كل شيء ، هو المعز المذل ، المعطى المانع ، الضار النافع ، ما شاء كان وما لم يشأ لم يكن : ﴿ ما يفتع الله لمناس من رحمة فلا نمسك لها ، وما يمسك فلا مرسل له من بعده ، الله لمن من بعده ،

<sup>(</sup>١) سورة الانبياء : ٢٨

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة : ١٤٢

<sup>(</sup>٢) سووة إبراهيم : ٢١

 <sup>(1)</sup> سورة الأعلى : ١٤ ـ ١٥

وهو العزيز الحكيم ﴾ (١), روى ابن عباس رضى الله عنها أنه نعيت إليه أنحته وكان مسافرا فأخذ ناحية من الطريق وصلى ، وتلا قول الله تعالى : ﴿ استعينوا بالصبر والصلاة إن الله مع الصابرين ﴾ . (١) ثم قال : عورة سترها الله ، ومؤنة كفاها الله ، وأجر ساقه الله .

والصلاة مطلوبة لذاتها ولآثارها يشير إلى هذا قول الله : ﴿ وأقم الصلاة إن الصلاة أكبر ﴾ (" فذكر الله أكبر ﴾ (" فذكر الله هو الغاية حيث تتوصل إلى أعز مطلوب ، وأعلى مرغوب ، حيث التلذذ بذكر الله غاية الغايات ونهاية النهايات .

أما آشارها فطهارة القلب ، والنفس ، والروح باجتناب الخطايا ، والبعد عن الهفوات التى تكبل الإنسان ، وتأسره ، وتخرجه من عبودية الله عبودية الهوى والشهوة ، وتخرجه من العبودية الراقية السامية ، عبودية الاستعلاء على سفاسف النفس ونزوات الهوى إلى عبودية الشرك والهبوط ، والانحطاط والتسفل : الى عبودية الطاغوت أينها كان وفى أى صورة كان . يقول عليه الصلاة والسلام : « إن بين السرجل والشرك والكفر ترك الصلاة » (3) ولكن المتعبدين لله بها ، والمواظبين على إقامتها هم الذين تطهروا ظاهرا وباطنا ، فأفلحوا وفازوا ، يقول عليه الصلاة والسلام : «أرأيتم لو أن نهرا بباب أحدكم يغتسل منه كل يوم خس مرات هل يبقى من درنه شيء ؟ » قال والد بنا بهن الخطايا » . (9)

<sup>(</sup>١) سورة فاطر: ٢ .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة : ١٥٣

<sup>(</sup>٣) سورة العنكبوت : ٥٥

<sup>(</sup>٤) رواه الحمسة إلا البخاري

<sup>(3)</sup> رواه المخمسة إلا أبا داود .

### حكمة الزكاة والصدقة

وإذا كانت الصلاة بمثابة رباط قوى بين الإنسان وخالقه ، وبينه وبين نفسه ، وبيسه وبدين إخوانه المؤمنين : إذَّ التقوا في بيت الله في المسجد فنشأت بينهم صلات ، وتوطدت علاقات ، وتولدت عواطف الخير ، من حب وعطف ، وبر ولطف ، ومواساة وإحسان ، فأحس الغني حاجة أخيه الفقير، ولمس القادر حال العاجز والضعيف فأدى كل منهما لأخيه ما وجب عليه : من معونة وصلة فأدى الغنى حق أخيه عليه ، من زكاة مالـه المفروضة وزاده من صدقة الشطوع فسد جوعته ، وستر عورته ، وفرج كربته ، وأزال لهفته من غير من ولا أذى ، ولا غرض ولا مارب ، بل ابتغاء وجه الله لا يريد جزاء ولا شكورا ، ولا يبغى مدحا ولا ثناء ، بل يحمد الله الذي وفقه ، ويسأله أن يقبل زكاته وصدقته . وقد قرن القرآن الحكيم بين الصلاة والزكاة ، لأن الصلاة التي انتفع بها صاحبها أثمرت أخلاقا كريمة من البر والكرم والسماحة والجود، والحب لله وفي الله، فجعلت صاحبها الجواد الكريم ، الذي كان على صلة بمن خزائنه لا تنفد ، وسحائب جوده لا تحصى ولا تعد ، فأصبح يؤتى ماله يتزكى ، وما لأحد عنده من نعمة تجزى إلا ابتغاء وجه ربه الأعلى ولسوف يرضى ، واستجاب لنداء ربه : ﴿ قُلُ لَعْبَادَى الَّذِينَ آمَنُوا يَقْيَمُوا الصَّلَاةُ وَيَنْفَقُوا مَمَّا رِزْقْنَاهُم سَرًّا وعلانية من قبل أن يأتي يوم لا بيع فيه ولا خلال ﴾ (١) وتحقق بصفات المؤمنين الصادقين : ﴿ إِنَّهَا المؤمنون الذين إذا ذكر الله وجلت قلومهم وإذا تلبت عليهم أيأت زادتهم إيهانا وعلى ربهم يتوكلون الذين يقيمون الصلاة ومما رزقناهم ينفقون أولئك هم المؤمنون حقا لهم درجات عند ربهم ومغفرة ورزق کریم 🏈 (۲) 🔾

<sup>(</sup>١) سورة إيراهيم : ٣١

<sup>(</sup>٢) سورة الانفال : ٢ . ٤

وإذا كانت المزكاة المفروضة تؤدى امتشالا للأمر، واستجابة لله ورسوله ، فإن الصدقة تقدم بدافع من الأحاسيس النبيلة ، والعواطف الرفيعة ، والمشاعر الجياشة الراغبة في الخير ، المحبة للفضل ، المدفوعة إلى التضحية والإيثار ، لعلمها بمن تتعامل معه وهو الله تعالى الواهب الرازق ، المعطى المنان ، المحسن الكريم ، الذي يحب المحسنين ، ويكرم المتقين المذين يبتغون ثواب الله وأجره ، ومعونته وفضله ، فيقيمون الصلاة ، ويؤتون الزكاة فيتم التناصر والتكافل فيها بينهم ، وتؤتى شجرة المحبة أكلها كل حين بإذن ربها وتظلل المجتمع بظلها الوارف ، وفيضها الدافق ، فلا يوجد في المجتمع جائع ، ولا ظامىء ، ولا عار ولا مهين ، إذ يكفل الغني أخاه الفقير ، ويتعفف الفقير أن يمديده بالمسألة ، فالأغنياء : ﴿ يؤثرون على أنفسهم ولو كان بهم خصاصة ﴾ (١) والفقراء : ﴿ يحسبهم الجاهل أغنياء من التعفف تعرفهم بسيهاهم لا يسألون الناس إلحافا ﴾ (٢) فتختفي الأثرة ويبسط الإيثار مكارمه وفضائله ، كما تنشر الشمس أشعتها وأنوارها ، فيحيا الناس بالله ولله متحابين متعاونين ، طابت نفوس الفقراء ، بوصول حقىوقهم إليهم ، وإنـدفـاع بؤس الحـاجة عنهم ، وزكت نفوس الأغنياء بإخراج ما وجب عليهم من حق معلوم للسائل والمحروم ، وتجلت حكمة التشريع في فريضة الزكاة من زوال الأحقاد والأضغان من قلوب الفقراء ، ومن زوال الشح والبخل من نفوس الأغنياء ، وأحس هؤلاء وأولئك أن المال مال الله وأن الأغنياء مستخلفون فيه : ﴿ آمنوا بالله ورسوله وأنفقوا مما جعلكم مستخلفين فيه فالذين آمنوا منكم لهم أجر كبير ﴾ <sup>(٣)</sup> .

ومن لطف الله بعياده أنه لم يدع الإنفاق متروكا لضمائر الناس ، بل

<sup>(1)</sup> سورة الحشر: ٩

<sup>(</sup>٢) صورة البقرة : ٢٧٣

<sup>(</sup>٣) سورة ألحديد : ٧

أوجبه وأوصى به ورغب فيه ، وحذر من رذيلتى البخل والشح ، قال تعالى : ﴿ وَأَقْيِمُوا الصَّلَاةَ وَآتُوا الزَّكَاةُ وَمَا تَقَدَمُوا لِأَنْفَسَكُم مَنْ خَيْرَ تَجَدُوهُ عَدْدُ اللهُ إِنْ اللهُ بِهَا تَعْمَلُونَ بِصَيْرٍ ﴾ . (١)

وقال: ﴿ رَجَالَ لَا تُلْهِبُهُم تَجَارَةً وَلَا بِيعٍ عَن ذَكَرِ اللهُ وَإِقَامُ الْصَلاَةُ وَإِيَّاءُ الْرَكَاةُ يَخَافُونَ يَوْمَا تَتَقَلَّبُ فَيهِ الْقَلُوبِ وَالْأَبْصَارِ ﴾ (١) وقال: ﴿ وَلا يُحْسَبُنَ اللَّذِينَ يَبِيْحُلُونَ بِهَا أَتَاهُمُ اللهُ مِن فَضَلَهُ هُو خَيْرًا لَهُم ، بلُ هُو شَر يُحْسَبُنَ اللَّذِينَ يَبِيْحُلُونَ بِهَا أَتَاهُمُ اللَّهُ مِن فَضَلَهُ هُو خَيْرًا لَهُم ، بلُ هُو شَر عَبِيرًا لَمُ مَا بِخُلُوا بِهُ يَوْمُ القَيَامَةُ . وَلَهُ مَيْراتُ السّمُواتِ وَالْأَرْضَ ، وَاللَّهُ بِهَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٍ ﴾ (١) .

وقد تولى المرسول صلى الله عليه وسلم بيان ذلك ، وبين المقادير الواجبة ، ثم ما يكون سبيله التطوع والنافلة ، والبر والمرحمة .

ولم توجب الشريعة في المال إلا جزءا قليلا يسيرا ، وهو مع قلته كاف للفقير ، ساد لحاجته وعوزه ، وغير بجحف بالغنى ، بل هو مبارك للبال ، يصونه من الجوائح ، ويحفظه من السرق والحرق ، ثم فيه طهارة المتصدق وزكاته ، وفوزه في الآخرة ونجاته . يقول عليه الصلاة والسلام : «إذا أديت زكاة مالك فقد قضيت ما عليك » (1) . والزيادة عن القدر الواجب صدقة اجرها كبير ، وفضلها جزيل ، فالحد الأدنى للثواب عشر تضاعف إلى سبعائة إلى أضعاف كثيرة . قال تعالى : ﴿ مثل الذين يتفقون أموالهم في سبيل الله كمثل حبة أنبت سبع سنابل في كل سنبلة مائة حبة والله يضاعف لمن يشمون ما أنفقوا منا ولا أذى لهم أجرهم عند ربهم ولا خوف عليهم ولا هم يجزئون ﴾ (٥) ﴿ من ذا الذي يقرض الله قرضا حسنا فيضاعفه له وله أجرهم عند ربهم ولا خوف عليهم ولا هم يجزئون ﴾ (٥) ﴿ من ذا الذي يقرض الله قرضا حسنا فيضاعفه له وله أجر

<sup>(</sup>١) سورة البغرة : ١٩٠

<sup>(</sup>٢) سورة الثور : ٣٧

<sup>(</sup>۳) سورهٔ آل عمران : ۱۸۰ (۱) رواه الترمذی واین ماجه

<sup>(</sup>٥) سورة البغرة : ٢٦١ - ٢٦٢

وقد ساق النبى على وهو الصادق المصدوق أحاديث فى الحث على الصدقة والترغيب فيها ، وبيان ثوابها ، وعظم أجرها ، وما يترتب عليها ، نذكر بعضا منها :

قال رسول الله على: وأيكم مال وارثه أحب إليه من ماله ؟ وقالوا يا رسول الله علمنا من أحد إلا ماله أحب إليه من مال وارثه قال : و فإن ماله ما قدم ومال وارثه ما أخر و (") ويقول عليه الصلاة والسلام : و أفضل الصدقة جهد المقل إلى فقير في سر و (ف) ويقول عليه الصلاة والسلام في الحديث المشهور سبعة يظلهم الله بظله يوم لا ظل إلا ظله الحديث محدهم و رجل تصدق بصدقة فأخفاها حتى لا تعلم شهاله ما أنفقت يمينه و (ق).

ويقول عليه الصلاة والسلام: «على كل مسلم صدقة »، قالوا يا نبى الله فمن لم يجد؟ قال: «يعين ذا الحاجة الملهوف »، قالوا فإن لم يجد؟ قال: «فليعمل بالمعروف وليمسك عن الشر فإنها له صدقة » (أ) ويقول عليه الصلاة والسلام: «إنها المدنيا لأربعة نفر: عبد رزقه الله مالا وعلما فهو يتقى فيه ربعه، ويعسل فيه رحمه، ويعسرف لله فيه حقبا فهذا بأفضل المنازل، وعبد رزقه الله علما ولم يرزقه مالا، فهو صادق النية يقول: لو أن لى مالاً لعملت بعمل فلان فهو بنيته فأجرهما سواء، وعبد رزقه الله مالا

<sup>(</sup>١) سورة الحديد : ١١

<sup>(</sup>٢) سورة المزمل : ٢٠

<sup>(</sup>۳) رواه البخاري

<sup>(</sup>٤) رواء أحد

<sup>(</sup>٥) مُتَّفَق عَلِيه .

<sup>(</sup>٦) مقن عليه .

ولم يرزقه علما فهو يخبط فى ماله بغير علم ، لا يتقى فيه ربه ولا يصل فيه رحمه ، ولا يعلم لله فيه رحمه ، ولا يعلم لله فيه حقا ، فهذا بأخبث المنازل ، وعبد لم يرزقه الله مالا ولا علما فهو يقول : لو أن لى مالا لعملت فيه بعمل فلان فهو بنيته فوزرهما سواء » (١) .

فإذا ما تجاورتا الحديث عن الحكمة في الزكاة والصدقة استوقفتنا زكاة الفطر التي تمثل جانبا إنسانيا له أثره وأهميته في نظر الإسلام وفي حياة المجتمع المسلم . وبيان ذلك : أن الزكاة إنها تفرض على الأغنياء الذين استكملوا النصاب ، أما زكاة الفطر فإنها . عند جمهور العلماء .. واجبة على الأغنياء والفقراء على السواء ، فتظهر المودة والمحبة والاستعلاء فوق الحياة حتى من الفقير الذي يأخذ من غيره ويدفع لغيره من إخوانه المؤمنين ، فياله من سمو وارتقاء ، وعلو فوق مآرب الحياة ذلكم التشريع الإسلامي الحكيم الذي يجعل المسلمين كالجسد الواحد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الأعضاء بالسهسر والحمى وفي الحديث : « مثل المؤمنين في توادهم وتعاطفهم وتراحمهم كمثل الجسد الواحد إذا اشتكى منه عضو تداعي له سائر الجسد بالسهر والحمى ، . وتتحقق الغاية من وحدة الصف وجم الكلمة وحب الخير للغير ـ لا على صورة مصغرة .. أو ادعاء بلا حقيقة ، بلَّ حقيقة مشالية ، وصورة كمالية ، صورة للمجتمع الإسلامي المتكامل المتضامن ، المتحاب ، المتجاوب ، الذي يعبد إلها واحداً : ﴿ وَإِلْهُكُمْ إِلَّهُ واحد لا إله إلا هو الرحمن الرحيم ﴾ (١) ، ﴿ إِن هذه أمتكم أمة واحدة وأنا ربكم فاعبدون ﴾ (٢) ﴿ وَإِنَّ هذه أمتكم أمة واحدة وأنا ربكم فاتقون که<sup>ٔ(1)</sup>

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي وقال: حديث حسن صحيح .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة : ١٦٣ (٢) سورة الإنبياء : ٩٢

<sup>(1)</sup> سرية للوينون : ٢٥ (1) سرية للوينون : ٢٥

## حكسمة الصبيام

فإذا ما انتقلنا إلى تلمس السر والبحث عن الحكمة في الصيام الذي جعله الله تعالى شهرا في السنة ، وكتبه علينا كما كتبه على الذين من قبلنا لعلنا نتقى فنحقق الغاية من العبادة : ﴿ يأيها الناس اعبدوا ربكم الذي خلقكم والذين من قبلكم لعلكم تتقون ﴾. (1)

وأول ما يطلعنا من أسراره تلك الوحدة الكاملة الشاملة التي يحدثها بين المسلمين ، فليس لقوم أن يصوموا شهرا ولأخرين أن يصوموا شهرا آخر ، بل المسلمون جميعا يتلقون الأمر الإلهى بالرضا والتسليم والطاعة والاتقياد ، مع كل الحب والتقدير ﴿ يأيها الذين آمنوا كتب عليكم الصيام كها كتب على الذين من قبلكم لعكم تتقون ، أياما معدودات فمن كان منكم مريضا أو على سفر فعدة من أيام أخر وعلى الذين يطيقونه فدية طعام مسكين فمن تطوع خيرا فهو خير له وأن تصوموا خير لكم إن كتتم تعلمون ، شهر رمضان الذي أنزل فيه القرآن هدى للناس وبينات من الهدى والفرقان فمن شهد منكم الشهر فليصمه ومن كان مريضا أو على سفر فعدة من أيام أخر يريد الله بكم اليسر ولا يريد بكم العسر ولتكملوا العدة ولتكبروا الله على ما هداكم ولعلكم تشكرون ﴾ (١)

وفى جمع الشمل مسافع كشيرة تعود على الأفراد والجهاعات فتحيا القلوب، وتصفو النفوس، ويعم المجتمع الإسلامي جو من الطهارة والإيهان، والخشية والإحسان، والبر والمواساة، والعطف والمؤاخاة، وينتصر الإنسان على الرذائل والشهوات، والتقاليد والعادات، التي طالما

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ٢١

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة : ١٨٢ ـ ١٨٥

استعبدته ، فجعلته يأخذ ولا يعطى ، ويحسن الجمع ولا يعرف القسمة ، ويشتهى ولا يصبر ، فيعلمه الصوم بدروسه العملية ، الصبر عن الشهوات ومغالبة الأهبواء والعادات ، حتى لا يكبون أسير الهوى ، ولا صريع الشهبوات ، بل بالصوم قويت إرادته ، وشحلت عزيمته ، ووقى شع نفسه ، فملك النوسام ، وسيطر على مجامع الهوى ، ونزعات النفس ، فيتبدل الوضع ، ويتغير الحال ، فبدل أن كان مقودا للنفس أصبح لها قائدا و لكنها قيادة للنفس من داخلها ، باعثها الإخلاص ، ودافعها اليقين ، فها أكثر الذين يخضعون لقوانين الأرض ظاهرا ، ويفسدون المقاصد من وراء فها أكثر الذين يخضعون لقوانين الأرض ظاهرا ، ويفسدون المقاصد من وراء ستار ﴿ يستخفون من الله وهو معهم ﴾ (١) .

إن الله لم يشرع الصيام إيلاما للصائم ، أو تعذيبا له ولكن شرعه ليكون وسيلة لتهذيبه وتأديبه ، وفطمه عن سيطرة الأهواء والشهوات على نفسه ، والسلوك به عمليا أن يكون عبدا لله لا لغيره ، خاضعا له وحده ، لا لأحد سواه ، وفي تحقيق العبودية تحقيق الإنسانية ، فليس بإنسان من خضع لغير الله ، وإنها الإنسان الحق هو الذي خضع لله وحده ، وعبده وحده ، وأسلم قياده له وحده ، وهذا مايهدف إليه الصيام في الإسلام ، هل رأيت مثله علاجا يبرىء النفس من أسقامها ، ويكسبها عزتها وقوتها ، وينبلها تزكيتها وتقواها ؛ فتتفتح في نفسه طاقات الخير وتتسع في قلبه دائرة وينبلها تزكيتها وتقواها ؛ فتتفتح في نفسه طاقات الخير وتتسع في قلبه دائرة

ومن أخلص لله في العسادة ، واحتسب بصومه ربه وحده فلا يعلم مكافأته إلا الله يقول الله تعالى في الحديث القدسى : « كل عمل ابن آدم له إلا الصوم ، فإنه لى وأنا أجزى به ، يدع شهوته وطعامه من أجلى » (1)

<sup>(</sup>١) سورة النساء : ١٠٨

<sup>(</sup>۲) روأه مسلم

. ويقول عليه السلام : « من صام رمضان إيهانا واحتسابا غفر له ما تقدم من ذنبه » (١) .

وحتى تتجلى لنا حكمة الصوم وندرك آثاره ينبغى أن نقتفى أثر رسول الله على في الصوم كما نقتفى أثره في كل شيء فنصوم كما يجب الله ، فنصل إلى التقوى التي تبعدنا عن المعاصى والسئيات وتغمرنا في عالم الطهر والنقاء ، وثمرة ذلك كله لنا ، فربنا غنى عن العالمين .

يقول الدكتور دراز رحمه الله : ليس هدف الصوم هذا الألم البدنى وإن كان هذا الألم يقع في طريقه ، إن الله عز وجل حين قال لنا : ﴿ كتب عليكم الصيام ﴾ لم يقل لعلكم تتألمون كيا أنه لم يقل لعلكم تصحون ، أو لعلكم تقتصدون . إنها قال : ﴿ لعلكم تتقون ﴾ . فجعل الصوم اختبارا روحيا ، وتجربة خلقية ، وأراد منه أن يكون وسيلتك إلى نيل صفة المتقين ، وأداتك في اكتساب ملكة التقوى . . هذا هو الهدف الحقيقي الذي إن أصبته جاءت من ورائه كل الثمرات مكرهة راغمة ، وإن أخطأته فقد أضعت عملك كله سدى : ﴿ من كان يريد حرث الآخرة نزد له في حرثه ومن كان يريد حرث الآخرة من عملك علم سدى : ﴿ من كان يريد حرث الآخرة من تصيب ﴾ . (٣)

إنك لن تحيط بكنه التقوى ، ولن تقدرها حق قدرها إلا إذا عرفت

<sup>(</sup>۱) رواه سلم .

<sup>(</sup>۲) متفق عليه

<sup>(</sup>۳) سورهٔ الشوری : ۲۰

طبقات الكائنات ومراتب الوجود ، فاعلم أن الوجود ثلاث مراتب :

١ - مرتبة السيادة العظمى ، وهذه قد استأثر بها الواحد الأحد الفرد
 الصمد .

٢ .. مرتبة العبودية الدنيا ، وهذه هى مرتبة الكاثنات العاجزة المسخرة لقانون الطبيعة والتى ليس لها من الحرية نصيب كالجهاد والحيوان ، وإن الإنسان ليهبط إلى هذه المنزلة إذا وقع أسيرا فى قبضة شهواته .

٣- المرتبة الثالثة ، تجتمع فيها السيادة على الكون والعبودية لحالق
 هذا الكون .

وتلك هي المنزلة التي يصعد إليها الإنسان إذا وقف يتلقى أوامره العليا من ربه ثم جعل يلقى هذه الأوامر على جنده من القلب والروح ، فإذا أسلمت له تلك الجنود مقاليدها ، فصار قائدا مطاعا في جنده ، سيدا مهابا في مملكته الصغيرة ، فقد نال صفة التقوى ، وصار جديرا بالاستخلاف في الأرض ، والتمكين له فيها ، وأكرم بعبودية هي عين السيادة ، تلك هي التقوى ، التي أراد الله أن تكون ثمرة حياتك ، وهي في الحقيقة هدف مشترك بين العبادات والطاعات جميعا ، غير أن للصوم في تحصيلها أثرا أوسع وأعم ، والمنزلة التي يبلغها الصائم بين مراتب المتقين هى أعلى المراتب وأسماها ، وإنَّ منزلة الصائم هي أسمى مراتب التقوى وأكرمها عند الله ، وذلك لأن في سائر العبادات جوانب تحببها إلى النفوس الكريمة ، وتقربها من مقتضى الطباع السليمة ، ففي الصلاة مثلا حلاوة المناجاة ، وفي الزكاة أَرْيَحِيَّةُ الجود والكرم ، وفي الجهاد عزة الحمية وإباء الضيم ، أما الصيام فإنه ليس فيه معاونة من الطبع ، بل على العكس معاندته ومقاومته ، فكان أقرب الأعمال إلى الخلوص من الشوائب ، ولعله من أجل ذلك كانت الأعمال كلها يثاب عليها بأضعاف معلومة من العشرة إلى السبعمائة ، إلا الصوم فإنَّ تضعيف جزائه لا يدخل تحت حصر ولا عد كم جاء فى الحديث القدسى: « كل عمل ابن آدم له إلا الصوم فإنه لى وأنا أجرى به » ومصداف فى الكتاب العزيز: ﴿ إِنهَا يُوفَى الصابرون أَجرهم بغير حساب ﴾ (١).

هذا الفضل العظيم إنها هو كها قلنها ، لمن فقه حكمة الصوم ، وصلحت فيه نيته وذلك إنّها يكون بجعله نهاية الطهر لا بدايته .

فبداية الطهر، طهر الأبرار بترك المحارم، ونهاية الطهر طهر الأخيار بالتحرر من عادة السترف والعيش الناعم، حتى إذا جاء الغد، وجد الجد، ودعا الداعى إلى التضحية العظمى نكون قد أخذنا للأمر عدته، حيث مارسنا الصبر وشدته، وحينتذ نرضى بالظمأ والنصب والمخمصة، ولا نرضى أبدا أن نعود إلى المترف والنعيم تحت السذل، وفي قبضة الغاصب.. وتلك هي عبرة الساعة من درس الصيام. (٢).

(١) سورة المزمر : ١

<sup>(</sup>٢) تظرات في الإسلام للمكتور دَّرازٌ : ٤٤ ـ ٤٦ .

## حكسمة الحيج

والحمج إلى بيت الله الحرام ركن من أركان الإسلام وعبادة من أجل العبادات ، يذهب الإنسان المؤمن إلى هذا البيت الحبيب إلى قلبه ، والذى يولى وجهه شطره كلما أراد الصلاة . يذهب القادر لتأدية هذه الفريضة ، وزاده مال حلال ، وقد تطهر قلبه بالتوبة النصوح فزكت نفسه ، وسمت روحه ، وتأججت عاطفة الشوق بين جوانحه ، فأشبعها وأرواها بزيارته للبيت وطوافه حول الكعبة وسعيه بين الصفا والمروة ، ووقوفه بعرفات وأدائه للمناسك ، والحقيقة أن اللذة التي يجدها الحاج لاتوصف ولا يستطاع التعبير عنها إلا بقدر ، وكل يعبر بحسب ذوقه وإحساسه ومواجيده ، فها هو الإمام الغزالي رحمه الله يقول في الإحياء :

فالشوق إلى لقاء الله عز وجل يشوقه إلى أسباب اللقاء لا محالة ، هذا مع أن المحب مشتاق إلى كل ماله إلى محبوبه إضافة ، والبيت مضاف إلى الله عز وجل ، فبالحسرى أن يشتاق إليه لمجرد هذه الإضافة فضلا عن الطلب لنيل ما وعد عليه من الثواب الجزيل . (1) اهم .

ويقول الشيخ أحمد عبد الرحيم الدهلوى: ربها يشتاق الإنسان إلى ربه أشد شوق ؛ فيحتاج إلى شيء يقضى به شوقه فلا يجد إلا الحج ، وبحوار إرواء عاطفة الحنين والشوق ، التدريب العملي على الجهاد الذي فيه الكثير من الشدائد والمتاعب ، ومدافعة الأخطار ، وقد لا يستطيع الكبير والضعيف من الرجال ، والنساء ، والصغير ملاقاة الأعداء فجعل رسول الله على جهادهم في الحج . يقول عليه الصلاة والسلام : «جهاد الكبير والصغير والضعيف والمرأة : الحج والعمرة » (٢) . وقد قبل للنبي الكبير والصغير والضعيف والمرأة : الحج والعمرة » (٢) . وقد قبل للنبي

<sup>(1)</sup> الأحياء للغزال ج1 \_22

<sup>(</sup>٢) رواه النسائي

※: هل على النساء من جهاد؟ قال: «نعم: عليهن جهاد لاقتال فيه: الحج والعمرة» ((). وقد قالت السيدة عائشة رضى الله عنها لرسول الله ﷺ: يارسول الله نرى الجهاد أفضل العمل أفلا نجاهد؟ قال: «لا، لكن أفضل الجهاد حج مبرور» (()).

والـواقـع أن الرحلة لتأدية فريضة الحج تمرين عملي على الجهاد ، فالإنسان يفارق أهله وعشيرته وأصدقاءه ، وتجارته وعمله ومصالحه كما يفارق راحته ولذته ، ويعاني من مشقة الانتقال ، ووعثاء السفر ما يعاني ، ما الـذى يحمله على كل هذا ؟ إن الـذى يحمله على ذلك ، ويرغبه فيه ، ويشوقه إليه إنها هو الطاعة لله ، والاستجابة لأمره ، والتلبية ، لدعوته ويذل كل مرتخص وغال في سبيل حبه ورضوانه ، وكلما اقترب من البيت ازداد حنينه واشترك قلبه مع لسانه في التلبية فلبت معه الكائنات ، وتجاوبت معه الجهادات ، يقول عليه الصلاة السلام : « مامن مسلم يلبي إلا لبي ما عن يمينسه وعن شياله من حجر أو مدر حتى تنقطع الأرض من ها هنا وهنما ) (٢) . فيسأل ربه ويتضرع إليه ، يسأل حسن العاقبة ، والتوفيق للعمل الصالح في الأيام الباقية . وفي البيت الحرام حيث تقع العين على الكعبة تنزل الدموع ويستشعر القلب جلال الموقف ، وتسبح الروح في عالم الصفاء والنقاء ، وينقاد العقل طائعا مختارا ، هذا العقل الذي تعود الرزانة والوقار، وكان الحكم على القلب والمسك بقياده، إذا به يتخلى عن القيادة ويسلمها للقلب فيهيم مع الهائمين ، لأنه لايعتبر مسلما مسلّما من يعتمد على عقله في كل شيء ويرفض مالا يقبله عقله مما لايدرك حكمته ، ولا يسوصل إلى سره ، إنه في رحلة الحبج يقول للعقل قف عند حدك ،

<sup>(</sup>١) رواه البخاري

<sup>(</sup>Y) بالنسبة للنساء لا للجميع بقرينة المقام ولدلائل أخرى

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي

واخلع عنك ربقة الاستبداد ، وقيود الأغلال والأصفاد التى خضعت لها تحت سيطرة التقاليد ، ومألوف العادات ، وفلسفة الحضارات ، واتبع الأمر لمجرد الأمر ، ونفذ الطاعة رغبة في رضاء الآمر ، واستجابة لدعوة الداعي ، ودعك من طلب الدليل والحكمة ، وتلمس الأسرار والأسباب ، وتلك هي الحكمة الأولى وهي من الحكم الأصيلة التي تترك أثرها على المرء في سائر شئونه ، وكافة أحواله .

## إذلال النفس عند الحسج

يقول ابن أبى جمرة رحمه الله : هل هذه الصفات التى كلف الحاج بها من ترك المخيط ، وترك الطيب ، وترك الرفاهية ، هل الحكمة فيها معروفة ؟ أو هى تعبّد لايعقل له معنى ؟ .

فإن قلنا: تعبد فلا بحث ، وإن قلنا إن قواعد الشريعة تنبنى على نظر الحكمة فيها ، وقد أرشد الكتاب العزيز إليها ، ولولا آبات كثيرة إذا نظر فيها لم توجد الحكمة فيها ظاهرة ما قيل ذلك وهو قوله تعالى : ﴿ فيه آبات بيئات ﴾ .

فإذاً لا يخص هذا اللفظ بشى، من آياته دون شى، أو يجعله فى المحسوس مثل ماقاله بعض الناس ، من كونها لم ير بها محرما، ولافى رمى الجهار من كونها ترمى فى كل عام ولايوجد لها أثر فهذه مما يرى البعض ، وفيها تنبيه لمن ينظر ويتفكر يجدها عديدة .

وكل يأخذ من عموم هذه الآية بحسب ما يفتح له من الفهم فإن الحكمة عجيبة ، وبما يظهر بتوفيق الله من الحكمة وجهان :

١ - أحدهما وهو كونهم يمشون لكشف مايهم من الأوزار والأثقال ، ومن يمشى إلى مثل هذا الحال فيكون مشيه متذللا ، خارجا عن حظوظ النفس التى أوقعته فى ارتكاب الذنوب ، لأنه جاء عنه على لما قال مولانا جل جلاله للملائكة : ﴿ إني جاعل فى الأرض خليفة قالوا : أتجعل فيها من يفسد فيها ويسفك الدماء ونحن نسبح بحمدك ونقدس لك ؟ قال : إنى أعلم ما لا تعلمون ﴾ (١) غضب الله عز وجل عليهم فطافوا بالعرش أسبوعا ، واستغفروا ، وتابوا ؛ فتاب بفضله عليهم ثم قال لهم : ابنوا فى الأرض بيتا يطوف به المذنبون من بنى آدم فأتوب عليهم ، كما تبت عليكم ، وأغفرهم كما غفرت لكم ، فبنو البيت ، فمن يأت بهذه الصفة عليكم ، وأغفرهم كما غفرت لكم ، فبنو البيت ، فمن يأت بهذه الصفة

<sup>(</sup>١) أسورة البقرة : ٣٠

ينبغى من طريق الحكمة التناسب بين الحال والمقصد ، أما ترى لما كان الخروج إلى العيد إلى طلب رحمته عز وجل عقب خروجهم من العبادة المتقدمة وهى الصوم كانت بالطيب وحسن الثياب موافقة للحال ، وهو حال الاستقامة والامتثال لما به أمروا ، ولما كان الخروج إلى الاستسقاء خروجا إلى كشف ما نزل من الضر كان الخروج على هيئة تضرع ومسكنة من أجل ما ارتكب من الذنوب لأنه جاء : إن العبيد إذا أذنبوا منع الله عز وجل عنهم المطر من أجل ذنوبهم ؛ فخرجوا في مسكنة وقشف من الحال حتى يكون رفع الأيدى بظه ورها إلى السهاء رهبا من أجل تناسب الحال ، فكذلك هذا ، بل يكون هذا أعظم ، لأن الطلب فيه أعظم .

٢ وفية وجه آخر: أما كان فيه شبة بالمحشر، ألأن المحشر يجتمع فيه الناس في يوم واحد من كل الأرض. وكما أن المحشر مواقف، فكذلك هذا: مواقيت للجمار، ومواقيت للمبيت بمنى، وبالمزدلفة إلى غير ذلك، وكما أن الخروج من هذه الدار، ومفارقة الأهل والمال وليس له من ذلك كله إلا قدر زاده للآخرة من الكفن، وما تبخر به كذلك الحاج مفارقته للأهل والوطن الذي قد جعل مقرونا بالموت لقوله عز وجل: ﴿ ولو أنا كتبنا عليهم أن اقتلوا أنفسكم أو اخسرجموا من دياركم ما فعلوه إلا قليل منهم ﴾. (١). وكذلك ليس له من مالمه إلا قدر زاده لسفوه هذا على الغالب من عادات الناس، والغير يتركه كله.

وكما له بعد الموت مواقف دون القيامة وأهوال يخلص الله منها من يشاء ويهلك فيها من يشاء ويهلك فيها من يشاء كذلك طريق الحج فيه ما فيه من المكابدة وقد قال الله تعالى : ﴿ لَمْ تَكُونُوا بِالْغِيهِ إِلاّ بِشْقِ الْأَنْفُسِ ﴾ . (٢)

ومن النَّاس من يهلك في طريق الحج ، كما يهلك هناك ، غير أن بين الهلاكين فرقا ما . لأن الهلاك هنا يذهب الروح من الجسد ، وقد تكون فيه

<sup>(1)</sup>سورة النساء ؛ ٦٦

<sup>(</sup>۲) سورة النحل ; ۷

سعادته ، وهناك بكثرة الأهوال وعدم التخلص منها ، فهو هلاك شقاوة وخسران غير أن هناك يقفون عراة ، وقد كانوا يقفون قبل الإسلام عراة ، والمسلم المنه أنه أحكمت السنة هنا نوعا من اللباس من أجل ستر العورة ؛ لأن ذلك الحول هناك يمنع أن ينظر أحد عورة أحد وليس هنا مانع من النظر ، فأمر بسترها ، وهناك لاطيب فيه لأحد ، وهنا مثله وهناك الأمر فيه والحكم لله لا لغيره ، وذهبت الدعاوى كلها ، كذلك هنا فيها يرجى من المغفرة لاحيلة في ذلك لأحد ، الكل مستسلمون منتظرون ما يحكم الله عز وجل فيهم ، في ذلك لأحد ، الكل مستسلمون منتظرون ما يحكم الله عز وجل فيهم ، وقد أجد عن بعض المباركين أنه لما أن حج وفرغ ، غلبته عيناه فنام فرأى كأن ملكين نزلا من السهاء فقال أحدهما للآخر : كم حج بيت ربنا هذا العام ؟ قال له : ستهائة الف ، قال كم قبل منهم ؟ قال ستة فاستيقظ مذعورا وقال : من لى حتى أكون واحدا من ستة ، ثم نام ثانيا ثم ثالثاً مثل مذعورا وقال : من لى حتى أكون واحدا من ستة ، ثم نام ثانيا ثم ثالثاً مثل ذلك فرأى الملكين قد نزلا وأعادا السؤال الأول ثم قال له : ما فعل ربنا فى ذلك فرأى الملكين قد نزلا وأعادا السؤال الأول ثم قال له : ما فعل ربنا فى الماقين ؟ قال : ما فعل ربنا فى الماقين ؟ قال : ما فعل ربنا فى الماقين ؟ قال : ما فعل واحد منهم فى مائة ألف واستيقظ فرحان .

فجاء الشبه على هذه الحكاية مثل القيامة ناج ، وضده ، ومقبول ، وغير مقبول ومشفوع فيه وشافع ، لكن بإذنه وفضله قد يكون المجموع .

ويترتب على هذا من معرفة الحكمة أنه لاينال الخطير من القرب إلا بالخطير من المجاهدات والتعبدات لأنه لما كان هذا موطنا تغفر فيه الجرائم العظام كها جاء عنه على أنه لم ير الشيطان أصغر ولا أحقر من يوم عرفة ، لما يعاين من تجاوز الله عن الكبائر العظام يحثو التراب على رأسه ويقول : قوم فتنتهم منذ خمسين أو أربعين سنة ثم غفر لهم في ساعة . أو كها قال عليه الصلاة السلام ، فالوصول إلى هذا ليس بالهين ، بل بالجهد العظيم إلا من من الله عليه بالتيسير من طريق الفضل ، وفيه تنبيه على أن يتذكر به ذلك الموقف الذي يشبهه فيكون سببا لصدق الملجأ إلى المولى الكريم وكثرة الرغبة إليه وإظهار الافتقار الذي يرجى به الخير كله لقوله تعالى :

﴿ أَمَنَ يَجِيبِ المُضطرِ إذا دعاه ﴾. (١) وهو سبحانه لا يخلف الميعاد، جعلنا الله نمن من عليه بفضله بلا محنة ولارب سواه. (٢)

وللإمام الغزالى كلام نفيس فى بيان روح الحج وحقيقته ، وهى الإيان بالغيب والامتثال المطلق . قال رحمه الله : ووضعه .. أى البيت الحرام .. على مشال حضرة الملوك يقصده النزوار من كل فج عميق ، ومن كل أوب سحيق ، شعثا غبرا متواضعين لرب البيت ومستكينين له ، خضوعا لجلاله والاعتراف بتنزيهه عن أن يحتويه بيت أو يكتنفه بلد ، ليكون ذلك أبلغ فى رقهم ، وعبوديتهم ، وأتم فى إذعانهم ، ولذلك وظف عليهم فيها أعمالا لاتأنس بها النفوس ولا تهتدى إلى معانيها العقول ، كرمى الجهار والحجارة والتردد بين الصفا والمروة على سبيل التكرار وبمثل هذه الأعمال يظهر كهال الرق والعبودية فإن الزكاة إرفاق ووجهها مفهوم ، وللعقل إليه ميل ، والصوم والسركوع والسجود فى الصسلاة تواضعاً لله عز وجل بأفعال هى هيئة التواضع ، وللنفوس أنس بتعظيم الله عز وجل ، فأما تردد السعى ، ورمى الجهار ، وأمثال هذه الأعمال فلاحظ للنفوس ، ولاأنس للطبع فيها ، ولا المحداء للعقل إلى معانيها فلا يكون فى الإقدام عليها باعث إلا الأمر المجرد ، وقصد الامتثال للأمر من حيث إنه أمر واجب الاتباع فقط .

وفيه عزل للعقل عن تصرفه ، وصرف للنفس والطبع عن محل أنسه ، فإن كل ما أدرك العقل معناه مال الطبع إليه ميلا ما فيكون ذلك الميل معينا للأمر وباعثا معه على الفعل ، فلا يكاد يظهر به كمال الرق والانقياد ولذلك قال على الحصوص : « لبيك بحجة حقا ، تعبدا ورقا » ولم يقل ذلك في صلاة ولاغيرها ، وإذا اقتضت حكمة الله سبحانه وتعالى ربط

<sup>(</sup>١) سررة النمل : ١٢

<sup>(</sup>٢) بيجة النفوس لابن لي جرة ١٦٥\_١٦٦

نجاة الخلق بأن تكون أعسالهم على سنن الاتقياد ، وعلى مقتضى الاستعباد ، كان مالا يهتدى إلى معانيه أبلغ أنواع التعبدات في تزكية النفوس وصرفها عن مقتضى الطباع والأخلاق ، إلى مقتضى الاسترقاق ، وإذا تفطنت لهذا ، فهمت أن تعجب النفوس من هذه الأفعال العجيبة ، مصدره الذهول عن أسرار التعبدات ، وهذا القدر كاف في تفهم أصل الحج إن شاء الله تعالى (1) أهد.

ويقول الإمام الغزالى عن الرمى ، وإن العمدة فيه هو الانقياد والأمر المجرد: فاقصد به الانقياد للأمر إظهاراً للرق والعبودية ، وانتهاضا لمجرد الامتثال من غير حظ للعقل والنفس فيه ، ثم اقصد به التشبه بإبراهيم عليه السلام ، حيث عرض له إبليس لعنه الله تعالى في ذلك الموضع ليدخل على حجه شبهة ، أو يفتنه بمعصية ، فأمره الله عز وجل أن يرميه بالحجارة طردا له ، وقطعا لأصله ، فإن خطرلك أن الشيطان عرض له وشاهده ، فلذلك رماه ، وأما أنا فليس يعرض لى الشيطان ، فاعلم أن هذا الخاطر من الشيطان ، وأنه هو الذي ألقاه في قلبك ، ليفتر عزمك في الرمى فيه برغم أنف الشيطان . .

واعلم أنك في الظاهر ترمى الحصا إلى العقبة ، وفي الحقيقة ترمى به وجه الشيطان ، وتقصم به ظهره ، إذ لا يحصل إرغام أنفه إلا بامتثالث أمر الله سبحانه وتعالى تعظيها له لمجرد الأمر من غير حظ للنفس والعقل فه (١)

ويقول عن الذبح: فاعلم أنه تقرب إلى الله تعالى بحكم الامتثال فأكمل الهدى وارج أن يعتق الله بكل جزء منه جزءا منك من النار، فهكذا ورد الوعد، فكلها كان الهدى أكبر، وأجزاؤه أوفر كان فداؤك من النار أعم أهد.

الإحياء ٣ / ٤٨٣ ط الشعب .

<sup>(</sup>٢) الإحياء للغزالي ٣/ ٤٨٩ .

#### تعقيب لابد منه

وبعد . . . فإن فيها سقناه من تنوع العبادات ، وتلمس لبعض أسرارها إنها كان في حدود الطاقة والوسع ، ومن قبيل إلقاء الأضواء وإعطاء الأمثلة وتقعيد القواعد لا من قبيل الاستقصاء فإنه غير مستطاع ، وكل إنها يتحدث في هذه الأمور بحسب فهمه ، ومبلغ علمه ، وما يفتح الله به عليه ، ومن هنا كان حرصنا على سوق ألوان من الفهوم لجهاعة من الأثمة لهم في العلم شانهم ، وفي السدين مكانتهم ، وفي المعسرفة أذواقهم وأحاسيسهم ، وبالله التوفيق ، هو حسبنا ونعم الوكيل .

والحقيقة التى ينبغى اعتقادها ، والإيهان بها ، والحرص على دوام استحضارها واستصحابها فى سائر الأحوال ، ومع جميع الأعمال أن الأصل فى العبادة أنها تؤدى انقيادا لله تعالى وخضوعا لأمره ، وإيهانا بحكمته ، واعترافا بحقه ، وقياما بواجب شكره على ما أسدى من نعم ، وأغدق من فضل . . ولايكون العبد مؤمنا إلا بهذا التسليم : ﴿ إنها كان قول المؤمنين إذا دعوا إلى الله ورسوله ليحكم بينهم أن يقولوا سمعنا وأطعنا وأولئك هم المفلحون ومن يطع الله ورسوله ويخش الله ويتقسه فأولئسك هم الفائزون ﴾ . (١)

ولايتم له إيهانه إلا إذا انشرح بذلك صدرا ، وقربه عينا دون أدنى تردد أو حرج : ﴿ فلا وربك لايؤمنون حتى يحكموك فيها شجر بينهم ثم لايجدوا في أنقسهم حرجا عما قضيت ويسلموا تسليها ﴾ (١) .

ولو كان الإنسان لايعبد الله إلا بها وافق عليه عقله المحدود ، وعرف

<sup>(</sup>١) سورة النور : ٢٠٥١ ه

<sup>(</sup>٢) مورة النباه : ٦٥

المكسة فيه تفصيلا ، فإذا عجسز عن إدراك السر في جزئية أو أكثر من جزئياته ، أعرض ونأى بجانبه لكان في هذه الحالة عبد عقله وهواه ، لاعبد ربه ومولاه .

إن العبودية لله شعارها الإيهان بالغيب ، والطاعة للأمر ولو لم تحط بسره ، وحسب المؤمن أن يعلم بالإجمال أن الله غنى عن العالمين ، غنى عن طاعتهم وعباداتهم ، فلا تنفعه طاعة من أطاع ، ولاتضره معصية من عصى : ﴿وَمِن يَسْكُسر فَإِنْسَا يَسْكُسر لَتَفْسَه وَمِن كَفَر فَإِنْ الله غنى عصى : ﴿ وَلَهُ على الناس حج البيت من استطاع إليه سبيلا ومن كفر فإن الله غنى عن العالمين ﴾ . (١) فالله غنى عن عباده كل الغنى ، وإذا تعبدهم بشيء فإنها يتعبدهم بها يصلح أحوالهم ، ويعود عليهم بالخير في حياتهم السروحية الفردية ، والاجتهاعية الدنيوية ، والأخروية غير أن الإنسان المحدود قد تخفى عليه حكمة الله جل وعلا في أمره ونهيه ، كما تغفى حكمته في جريان الأقدار ، وفي التسليم الاستقرار والسعادة ، والحسنى وزيادة :

# وكسم لله من لطف خفى يدق خسفاه عن فهم الذكى

وكما أخفى كثيرا من أسرار هذا الكون عن الإنسان أخفى عنه بعض أسرار ما شرع ؛ ليظل الإنسان في هذا وذلك متطلعا بأشواقه وراء المجهول ، أملا في الوصول ، معترفا بالقصور ، وليظل دائما في دائرة العبودية المؤمنة التي شعارها دائما : ﴿ سمعنا وأطعنا غفرانك ربنا وإليك المصير ﴾ . (٣) اهد

ويقول الإمام الغزالى: إن العبادات لصحة قلب الإنسان،

<sup>(</sup>١) سوية لقيان : ١٢

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران : ٩٧

 <sup>(</sup>٣) المبادة في الاسلام للقرضاري : ٢٠٧ - ٢٠٨ وما بين القوسين فمن كلام الباحث

كالأدوية لصحة بدنه ، وليس كل إنسان بعرف خواص الدواء وسر تركيبه ، إلا الطبيب أو العالم الذى اختص بمعرفته ، وكل مريض يقلد الطبيب فيها يصفه له من دواء ولا يناقشه فيه (قال) : فكذلك بان لى على الضرورة أن أدوية العبادات بحدودها ومقاديرها المحدودة ، المقدرة من جهة الأنبياء لا يدرك تأثيرها ببضاعة عقل العقلاء ، بل يجب فيها تقليد الأنبياء ، الذين أدركوا تلك الخواص بنور النبوة ، لا ببضاعة العقل ، كها أن اختلاف الأدوية في المقدار ، والوزن ، والنوع ، لا يخلو من سر هو من قبيل الخواص .

فكذلك العبادات التي هي أدوية داء القلوب مركبة من أفعال مختلفة النوع ، والمقدار حتى إن السجود ضعف الركوع ، وصلاة الصبح نصف صلاة العصر في المقدار ، فلا تخلو من سر من الأسرار وهو من قبيل الخواص التي لايطلع عليها إلا بنور النبوة ؛ فقد تحامق وتجاهل جدا من أراد أن يستنبط لها حكمة أو ظن أنها ذكرت على الاتفاق لا من سر إلهي فيها (١) اهد

والعقل الإستطيع الإحاطة بكل سر ولا الوقوف على كل حكمة ، وإنها تتجلى له بعض الحكم والأسرار ويخفى عليه الكثير، وعليه وهو متعبد لربه مان يسلم له فيها خفيت عليه الحكمة ، أو غاب عنه سره ، وبذلك يكون قد أدى عبوديته لربه بالانقياد والخشوع ، والاستسلام واليقين ، من غير حرج ولاضيق ؛ لأنه لو انفتح المجال للعقل في هذا الميدان وعقول الناس ليست على وتيرة واحدة ملاستحسن البعض ما يستقبحه غيره ، أو العكس ، ولدخلت العقول في العبادة بالهموى . فلا يكون ثمة إلا الاختلاف والافتراق ، والخروج عن العبودية وآدابها ، واقتراح الزيادة أو النقصان في مقادير العبادة ، أو التخمين والتكهن في أسرارها .

<sup>(</sup>١) المُتقدّ من الضلال

فالعبادات شعائر توقيفية تؤخذ بأوضاعها وأشكالها ولايتجه الاعتراض إلى وضع من أوضاعها إلا ما أمكن أن يتجه إلى الوضع الآخر، لو استبدل منها ما اقترحه المقترح بها جرى عليه العمل وقامت عليه الفريضة من نشأتها . لماذا يكون الصوم شهرا ولايكون ثلاثة أسابيع أو خسة ؟ لماذا تكون الزكاة جزءا من عشرة أجزاء ولا تكون جزءا من تسعة أو من خسة عشر ؟ لماذا نركع ونسجد ، ولاتصلى قياما ، أو قياما وركوعا بغير سجود ؟ من اعسترض بأمشال هذه الاعتراضات فليس ما يمنعه أن يعود إلى الاعتراض ، لو فرض الصيام ثلاثة أسابيع أو فرضت الزكاة فوق مقدارها ، أو دون هذا المقدار ، أو فرضت الصلاة على وضع غير وضعها الذي اتفق عليه أتباع الدين .

وليس معنى ذلك أن هذه الأوضاع لا تعرف لها أسباب تدعو إليها ، وتفسر لنا اتباعها دون غيرها ، لكنها في نهاية الأمر أوضاع توقيفية لا موجب من العقل للتحكم فيها بالاقتراح والتعديل لأن المقترح المعدل لن يستند إلى حجة أقوى من الحجة التي يرفضها ، ويميل إلى سواها ، ويسرى هذا على كل تنظيم في أمور الدنيا ، ولايسرى على أمور الدين وحده ، فلهذا يكون عدد الكتيبة في جيش هذه الأمة خمسين مثلا ويكون في أمة غيرها أربعين أو ماثة ؟ ولماذا يجعل اللون الأخضر رمزا لهذا المعنى في ألوان العلم القومى عند قوم من الأقوام ، وهو مجعول لغير هذا المعنى عند أقوام آخرين ؟

لأ مناص في النهاية من أسباب توقيفية يكون التسليم أقرب إلى العقل من المجادلة فيها . إلا أن هذا كله لا يقضى علينا بقبول كل عبادة على كل وضع يخطر على البال ، ولا يمنعنا أن نفاضل بين العبادات فنرى منها عبادة أفضل من عبادة ، أو فريضة أولى بالاتباع من فريضة ، إذ لاشك أن العبادة التي تؤدى غرضها أفضل من العبادة التي لا تؤدى هذا الغرض ، أو لا تؤدى غرضا من الأغراض ، ولاشك في وجود المزايا التي تتفاوت بها العبادات وإن لم تكن هذه المزايا داخلة في الغرض بشعائر العبادات. .

والغرض من عبادات الأديان ينطوى على أغراض متشعبة ، يضيق بها الحصر لأنها تقابل أغراض الدنيا جميعا بأغراض الدين ، ولكنها قد تجمعنا جهد المستطاع في تنبيه المتدين على المدوام إلى حقيقتين ، لا ينساهما الإنسان في حياته الخاصة أو العامة إلاهبط به النسيان إلى درك البهيمية ، واستغرق في هموم مبتذلة لافرق بينها وبين هموم الحيوان الأعجم . إن صح التعبير عن شواغل الحيوان الأعجم بكلمة الهموم .

إحمدى الحقيقتين التى يراد من العبادة المشلى أن تنبه إليها ضمير الإنسان على الدوام هى وجوده الروحى الذى ينبغى أن تشغله على الدوام بمطالب غير مطالبه الجسدية ، وغير شهواته الحيوانية .

والحقيقة الأخرى التى يراد من العبادة المثلى أن تنبه إليها ضميره هى الوجود الخالد الباقى إلى جانب وجوده الزائل المحدود فى حياته الفردية ، ولا مناص من تذكر الفرد لهذا الوجود الخالد الباقى ، إذا أريد منه أن يحيا حياة تمتد بآثارها إلى ما وراء معيشته اليومية ، ووراء معيشة قومه ، بل معيشة أبناء نوعه ، وعبثا يترقى الإنسان من مرتبة البهيمية إلى مرتبة تعلوها إن جاز أن يعيش أيامه يوما بعد يوم وهو لايذكر أنه مطالب بواجب أكبر من واجب لساعة ، أو واجب العمر كله ، فإن الترقى فى كل صورة من صوره يفضى إلى غاية واحدة هى خلاص الإنسان من ربقة الانحصار فى مطالب اليوم والساعة أو مطالب العمر كله المحدود بحياته الفردية (۱) .

وإن المسلم ليستحضر وهمو يؤدى عبادته الخاصة والعامة من وقت يقظته وهو يستقبل النهار إلى وقت استسلامه للنوم عند رقاده أنه يتعامل مع مالك الوجود الحى القيوم الذى لاتأخذه سنة ولانوم ، وثمرة هذه العبادة عائدة عليه وحده ، فهو يجب الطعام ، ولكن مع حبه له يؤثر به يتيها أو

<sup>(</sup>١) حقائق الإسلام وأباطيل خصومه للأستاذ المقاد ٩٣ ـ ٥٥

مسكينا ، مستحضرا ربه الذى من أجله أطعم وقدم : ﴿ ويطعمون الطعام على حبه مسكينا ويتيها وأسيرا ، إنها نطعمكم لوجه الله لانريد منكم جزاء ولا شكورا إنا نخاف من ربنا يوما عبوسا قمطريرا ، فوقاهم الله شر ذلك اليوم ولقاهم نضرة وسرورا ، وجنزاهم بها صبروا جنة وحريرا . متكئين فيها على الأرائك لايرون فيها شمسا ولازمهريرا ، ودانية عليهم ظلالها وذللت قطوفها تذليلا ، ويطاف عليهم بآنية من فضة وأكواب كانت قوارير قوارير من فضة قدروها تقديرا ، ويسقون فيها كأسا كان مزاجها زنجبيلا ، عينا فيها تسمى سلسبيلا ، ويطوف عليهم ولدان مخلدون إذا رأيتهم حسبتهم لؤلؤا منشورا ، وإذا رأيت ثم رأيت نعيها وملكا كبيرا ، عاليهم ثياب سندس خضر وإستبرق وحلوا أساور من فضة وسقاهم ربهم عاليهم ثياب سندس خضر وإستبرق وحلوا أساور من فضة وسقاهم ربهم شرابا طهورا ، إن هذا كان لكم جزاء وكان سعيكم مشكورا ﴾ (١)

إن الإنسان بالإيهان والعبادة كائن كريم يحيا على خير ويموت على خير: ﴿ من عمل صالحا من ذكر أو أنثى وهو مؤمن فلنحيينه حياة طيبة ولنجزينهم أجرهم بأحسن ما كانوا يعملون ﴾ (٢) ، ﴿ وعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفنهم في الأرض كها استخلف الذين من قبلهم وليمكنن لهم دينهم الذي ارتضى لهم وليبدلنهم من بعد خوفهم أمنا يعبدونني لايشركون بي شيئا ومن كفر بعد ذلك فأولئك هم الفاسقون ﴾ . (٢)

 <sup>(</sup>۱) سورة الانسان (۱. ۲۲ م)

<sup>(</sup>٢) سورة النحل: ٩٧

<sup>(</sup>٣) سورة النور : ٥٥

# الفصل الثالث ميزان قبول العبادة وسموها

العبادة في الإسلام خضوع وحب لله تبارك وتعالى ، وكلما تحقق هذا كلما تحققت العبودية الكاملة تعالى ، وكلما تحققت العبودية الله تكمل عبة الله لعبده يقول الله سبحانه وتعالى : ﴿ ومن النس من يتخذ من دون الله أندادا يجبونهم كحب الله والذين آمنوا أشد حبالله ﴾ . (1) فمن أحب غير الله كانت فيه عبودية لذلك الغير بقدر حبه له ، لأن من أحب شيئا خضع له ، وسارع فيها يراه مقربا إليه ، راغبا في دوام عبته له ، فمن أحب الدنيا وما فيها من جاه ومال ، ومنصب ورياسة ، ونساء وشهوات ؛ أصبح أسيرا ذليلا لما أحب . ولايتحرر من رق هذه الأمور إلا من عرف الله ، وأحبه وآثره على كل شيء سواه ، وإذا أحب شيئا آخر فإنها يجبه لله فتكون مجبة الشيء الآخر تبعا ؛ لأنها لو كانت أصلا لكانت باطلة ؛ فالله تعالى الخالق البارىء ، المنعم المتفضل الذي له الخلق والأمر هو الجدير بالحب ، وفي حب الله التحرر المطلق من عبودية غيره . ولكن كيف نحب الله ،؟ وكيف نعبده ؟ وماهو الميزان الصحيح لقبول العبادة ؟ .

إن محبسة الله تعسالى وعبسادتسه وهى الغماية من الخلق والموسيلة لإصلاحهم ، وهى مطلوبة لذاتها وآثارها ، لاتكون صحيحة ولامقبولة إلا إذا وقعت على الوجه المشروع ، وقصد بها العابد وجه الله وحده .

وإذن فالميزان الصحيح لقبول العبادة وسموها أن تكون موافقة لما شرع الله تعالى ، ويراد بها الله تعالى وحده ، ويجمع ذلك قوله تعالى : ﴿ فَمَنَ كَانَ يَرْجُو لَقَاءَ رَبِّهِ فَلَيْعُمِلُ عَمِلًا صَالَحًا وَلَا يَشْرِكُ بَعْبَادَةً رَبَّهُ أَحَدًا ﴾ . (٢)

<sup>(</sup>١) مورة البقرة : ١٦٥

<sup>(</sup>٢) صورة الكهف : ١١٠

وقال سبحانه : ﴿ . . بلى من أسلم وجهه لله وهو محسن قله أجره عند ريه ولاخوف عليهم ولا هم يجزنون ﴾ . (١)

قال ابن كثير عند تفسير هذه الآية : (٢) بلي من أسلم وجهه لله وهو محسن أي : من أخلص العمل لله وحده لاشريك له كما قال تعالى : ﴿ فإن حاجوك فقل أسلمت وجهى لله ومن اتبعن . . كه . الآية وقال أبو العالية والربيع : بلي ، من أسلم وجهه لله يقول : من أخلص لله . وقال سعيد بن جبير: بلي ، من أسلم : أخلص وجهه قال : دينه وهو محسن . أي اتبع فيه الرسول على . فإن للعمل المتقبل شرطين : أحدهما أن يكون خالصًا لله وحده ، والآخر أن يكون صوابًا موافقًا للشريعة ، فمتى كان خالصًا ، ولم يكن صوابًا لم يتقبل ولهذا قال رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم .. : و من عمل عملا ليس عليه أمرنا فهو رد و رواه مسلم من حديث عائشة ـ رضى الله عنها ؛ فعمل الرهبان ومن شابههم ، وإن فرض أنهم مخلصون فيه لله فإنه لايتقبل منهم حتى يكون ذلك متابعا للرسول ﷺ ـ المبعوث إليهم وإلى الناس كافة ، وفيهم وفي أمثالهم قال الله تعالى : ﴿ وقدمنا إلى ماعملوا من عمل فجعلناه هباء منثورا ﴾ وقال الله تعالى : ﴿ وَالَّذِينَ كَفُرُوا أَعْلَمُم كَسَرَابِ بِقَيْعَة يُحْسَبُهُ الْظَهَّآنَ مَاءَ حَتَّى إِذَا جَاءَهُ لَم يجده شيئسا ﴾ . (") وقسال تعمال : ﴿ وجموه يومشذ خاشعة ، عاملة ناصبة ، ، تصلى نارا حامية ، تسقى من عين آنية كه . (1) وروى عن أمبر المؤمنين عمر رضي الله عنه أنه تأولها في الرهبان ـ كيا سيأتي .

وأما إن كأن العمل موافقا للشريعة في الصورة الظاهرة ، ولكن لم

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ١١٢

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير جد ١ ص ١٥٤ ـ ٥٥٠

<sup>(</sup>٣) سورة النور من أية ٣٩

<sup>(</sup>ع) سورة فلغاشية ٢ ـ د

غلص عامله القصد لله فهو أيضا مردود على فاعله ، وهذا هو حال المرائين ، والمنافقين بخادعون الله وهو المرائين ، والمنافقين . كما قال تعالى : ﴿ إِن المنافقين بخادعون الله وهو خادعهم ، وإذا قاموا إلى الصلاة قاموا كسالى يراءون الناس ولايذكرون الله إلا قليلا ﴾ (١) وقالى تعالى : ﴿ فويل للمصلين الذين هم عن صلاتهم ساهون ، الذين هم يراءون ويمنعون الماعون ﴾ . (١)

ولهذا قال تعالى : ﴿ فمن كان يرجو لقاء ربه فليعمل عملا صالحا ولايشرك بعبادة ربه أحدا ﴾ . (٣) وقال في هذه الآية الكريمة : ﴿ بلي من أسلم وجهه لله وهو محسن ﴾ وقوله : ﴿ فله أجره عند ربه ولاخوف عليهم ولاهم يحزنون ﴾ . (١) ضمن لهم تعالى على ذلك تحصيل الأجور وأمنهم مما يخافونه من المحذور ، فلا خوف عليهم فيها يستقبلونه ﴿ ولاهم يحزنون ﴾ على ما مضى مما يتركونه كها قال سعيد بن جبير : ﴿ ولاخوف عليهم ﴾ يعنى في الآخرة ﴿ ولاهم يحزنون ﴾ يعنى لايجزنون للموت . أهـ

وإخلاص العمل لله وحده وكونه على وفق شريعته التى جاء بها سيدنا عمد على هو طريق الرشاد ، وعلامة الرشد ، ودليل القبول ، وسبب كل عطاء لأن العبادة في الإسلام ليست هيكلا ، أو شبحا ، لاحياة فيها ولاروح ، إنها ليست الصور الباهتة الخافتة التى تؤدى (تسديد خانة ) أو كعادة من العادات المألوفة . ولكنها نور يتصل بالقلب ؛ فيحييه ويغذيه ، ويملؤه بالأسرار من جميع نواحيه ، فيصبح العمل كله لله ومع الله ، ومن أجل الله ، وما أطيب عيش من هذا حاله ، يتعامل مع ربه بالإخلاص والعمل الصالح ، فتسهل عليه الطاعات ، وتتبسر له سبل الخير فيجد لذة الطاعة ويذوق حلاوة الإيمان ، ويزداد لله حبا ، وبه تعلقا ، وله خشية ، فإن أراد

<sup>(</sup>١) صورة النماء : ١٤٢

 <sup>(</sup>٢) سورة الماعون : ٤ ـ ٧

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف : ١١٠

<sup>(1)</sup> سورة البقرة : ١١٢

شيئا سأله فإن أعطاه رضى ، وإن منعه رضى أيضا ؛ لأنه يعلم ـ وقد جرب المعاملة مع ربه ـ أنه لم يمنعه بخلا ـ حاشاه ـ وإنها منعه لحكمة .

والإخلاص \_ ومحله القلب \_ هو الذي توزن به الأعمال ، وتعرف مه أقدار الرَّجال والله جل جلاله لاينظر إلى المظاهر والأشكال ، وإنها ينظر إلى القلوب والأعسال ففي الحديث الذي رواه مسلم : « إن الله لاينظر إلى أجسامكم وصوركم ، ولكن ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم » فمن كان قلبه نظيفًا ، وسريرته طيبة ، ونيته خالصة ، فقد دل ذلك على صحة قصده ، وسلامة وجهته ، وحسن عبادته ، وعدم إشراكه مع الله غيره في العبادة فلا يلاحظ الناس ، ولايغتر بثنائهم ، فلا يصلي ليقال عنه إنه من الصالحين ، أو يتصدق ليقال إنه من الأسخياء الكرماء ، ولا يقاتل ليقال إنه شجاع ، وبطل ، إن من يفعل ذلك : من يقصد غير الله بعمله يرد الله عليه أعماله لأنه سبحانه أغنى الأغنياء عن الشرك ﴿ فمن كان يرجو لقاء ربه . . ♦ الآية . ﴿ وَمَا أَمْرُوا إِلَّا لَيْعَبِدُوا الله مُخْلَصِينَ لَهُ الَّذِينَ حَنْفًاءً ﴾ (١)، ﴿ قُلْ إنى أمرت أن أعبد الله مخلصا له الدين ، وأمرت لأن أكون أول المسلمين ، قل إنى أخاف إن عصيت ربى عذاب يوم عظيم ، قل الله أعبد مخلصا له ديني فاعبدوا ماشئتم من دونه قل إن الخاسرين الذين خسروا أنفسهم وأهليهم يوم القيامة ألا ذلك هو الخسران المبين ، لهم من فوقهم ظلل من النار، ومن تحتهم ظلل ذلك يخوف الله به عباده ياعباد فاتقون ، والذين اجتنبوا الطاغوت أن يعبدوها وأنابوا إلى الله لهم البشرى فبشر عباد الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه أولئك الذين هداهم الله وأولئك هم أولوا الألباب 🍇 🗥

فأصحاب العقول السليمة والفطر المستقيمة هم الذين عبدوا الله

<sup>(</sup>١) سورة البيئة : من ٥

<sup>(</sup>٢) سوية الزمر: ١١ـ ١٨

غلصين له المدين فكانت حياتهم ومماتهم ، وصلواتهم ، وصدقاتهم ، وحجهم ، وصيامهم وجيع أعهاهم على غاية من الصلاح والحير ، وكان الله مقصودهم ، إليه يتوجهون بها يعملون ، فأثمر لهم الإخلاص مزيدا من الحب والود ، والصفاء والنقاء فكانوا من خيرة عباد الله : ﴿ إِن اللَّين آمنوا وعملوا الصالحات أولئك هم خير البرية جزاؤهم عند ربهم جنات عدن نجرى من تحتها الأنهار خالدين فيها أبدا رضى الله عنهم ورضوا عنه ذلك لمن خشى ربه ﴾ (1)

ولحرص الصحابة \_ رضى الله عنهم \_ على الحير كانوا يسألون رسول الله \_ ﷺ ويستنصحونه ، فهذا معاذ بن جبل \_ رضى الله عنه \_ حين بعثه رسول الله ﷺ إلى اليمن ، قال : يارسول الله أوصنى ، قال عليه الصلاة والسلام : « أخلص نيتك يكفك العمل القليل » \_ (١)

وقد تسيطر على الإنسان شواغل وشهوات تنسيه ربه فينسيه الله نفسه , وقد حذر الله سبحانه المؤمنين من ذلك فقال : ﴿ ولاتكونوا كالذين نفسه , وقد حذر الله سبحانه المؤمنين من ذلك فقال : ﴿ ولاتكونوا كالذين السوا الله فأنساهم أنفسهم أولئك هم الفاسقون ﴾ . (٣) والفاسقون هم الذين خرجوا عن طاعة الله ، ومن خرج عن طاعة الله هلك ، ومن لم يطع الله أطاع غيره ، وكثيرا ما يخالط النفوس من الشهوات الحقية ما يفسد عليها تحقيق عبتها لله وعبوديتها له ، وإخلاص دينها كما قال شداد ابن أوس : يا بغيايا العرب ، يا بغيايا العرب ، إن أخوف ما أخاف عليكم الرياء با بغيايا العرب ، يا بغيايا العرب ، إن أخوف ما أخاف عليكم الرياء والشهوة الحقية ، وقيل لأبي داود السجستاني : وما الشهوة الحقية ؟ قال : حب الرياسة .

وعن كعب بن ماليك عن النبي ﷺ أنه قال : و ما ذئبان جائعان

<sup>(</sup>١) سورة البينة : ٨ ـ ٨

<sup>(</sup>۲) رواه الحاكم

<sup>(</sup>٣) سورة الحشر : ١٩

# أرسلا في زريبة غنم بأفسد لها من حرص المرء على المال والشرف لدينه يا١٠

فين على أن الحرص على المال والشرف فى إفساد الدين لاينقص عن إفساد الذئبين الجائعين لزريبة الغنم ، وذلك بين ، فإن سليم الدين لايكون فيه هذا الحرص ، وذلك أن القلب إذا ذاق حلاوة عبوديته لله ، وعبته له لم يكن شيء أحب إليه من ذلك حتى يقدمه عليه ، وبذلك يصرف عن أهل الإخلاص لله السوء والفحشاء ، كما قال تعالى : ﴿ كذلك لنصرف عنه السوء والفحشاء إنه من عبادنا المخلصين ﴾ . (١)

فإن المخلص أله ذاق من حلاوة عبوديته أله مايمنعه من عبوديته لغيره ، ومن حلاوة محبته الله مايمنعه عن محبة غيره ، إذ ليس عند القلب السليم أحلى ، ولا ألذ ، ولا أطيب ، ولا أسر ، ولا أنعم ، من حلاوة الإيان المتضمن عبوديته الله ومحبته الله وإخلاصه الدين له ، وذلك يقتضى انجذاب القلب إلى الله ، فيصير القلب منيبا إلى الله ، خاتفا منه راغبا راهبا ، كما قال تعالى : ﴿ من خشى الرحمن بالغيب وجاء بقلب منيب ﴾ ؛ (٣) إذ المحب يخاف من زوال مطلوبه ، أو عدم حصول مرغوبه ؛ فلا يكون عبد الله ومحبه إلا بين خوف ورجاء كما قال تعالى : ﴿ أولئك الذين يدعون الله ومحبه إلا بين خوف ورجاء كما قال تعالى : ﴿ أولئك الذين يدعون عذابه إن يتغون إلى رسم الموسيلة أيهم أقرب ويرجون رحمته ويخافون عذابه إن عذاب ربك كان محذورا ﴾ . (١) .

وإذا كان العبد مخلصا لله اجتباه ربه ، فأحيا قلبه واجتذبه إليه ، فيصرف عنه ما يضاد ذلك من السوء والفحشاء ، ويخاف من حصول ضد ذلك ، بخلاف القلب الذي لم يخلص لله فإن فيه طلبا و إردة وحبا مطلقا

<sup>(1)</sup> رواه الترمذي : وقال : حديث حسن صحيح .

<sup>(</sup>٢) منورة يوسف : من ٢

<sup>(</sup>۲) سورة : ق : ۲۲

 <sup>(</sup>١) سورة الإسراء : ٧٥ .

فيهوى كل مايسنح له ، ويتشبث بها يهواه كالغصن ، أى نسيم مربه عطفه وأماله ، فتارة تجتذبه الصور المحرمة وغير المحرمة فيبقى أسيرا عبدا لمن لو اتخذه هو عبدا له لكان ذلك عيبا ونقصا وذما .

وتمارة يجتمليه الشرف والرئاسة ؛ فترضيه الكلمة ، وتغضبه الكلمة ويستعبده ، من يثنى عليه ولو بالباطل ويعادى من يذمه ولو بالحق .

وتارة يستعبده الدرهم والدينار ، وأمثال ذلك من الأمور التي تستعبد القلوب والقلوب تهواها ، فيتخذ إلهه هواه ، ويتبع هواه بغير هدى من الله (۱) و ومن أضل عن اتبع هواه بغير هدى من الله إن الله لايهدى القوم الظالمين كي (۱)

فمن اتبع طريق الله واستجاب لله على منهاج وطريق رسول الله على الذي عبد الله مخلصا له الدين حتى أتاه اليقين ، فإنه يكون عند الله من المهتدين الفائزين ومن لم يتبع هذا المنهج الصحيح ؛ انحرف وسار في طريق الضلال ، واتبع هواه بغير هدى من الله ، فضل عن سواء السبيل وكان عاقبة أمره خسرا .

لذا ينبغى للإنسان أن يتكشف أغوار نفسه ، ويتعرف على حوافزها وبواعثها إلى الأعمال ، ومقدار استجابتها وتلبيتها وخضوعها لسلطان الله القوى القاهر ، مالك الملك ومدبر الأمر ، فإن كانت تحس بسلطان الله ورقابته ، وعظمته وهيمنته ، وقيامه على كل نفس بها كسبت عند كل عمل ، وبإزاء كل حركة فقامت بالأعمال سليمة صحيحة ، وقصدت بها الله وحده ، فقد سلكت طريق الأخيار ورجت النجاة فتمحى الأعراض ، وتدهب المارب وتصبح الأعمال في النفس مستمدة من بواعثها لا من

<sup>(</sup>١) العبودية لابن تيمية ، صفحة : ١٣٨ - ١٤١

<sup>(</sup>٢) سورة القصص : ٥٠

نتائجها ، فالباعث والمحرك والحافز عبادة الله ، ومرضاة الله والعمل لله ، ولتكن النتيجة بعد ذلك ما تكون . ومتى كان الأمر كذلك سلمت العبادة من المشوبات ، وماتت الأغراض ، وأزيلت من الطريق المعوقات فيتحقق الإخلاص الذى هو إقرار بالمعبود ، والتوجه إليه بكل حركة في الجوارح والحياة ، وكل خلجة في النفس أو خاطرة في القلب ، أو همسة في الضمير ، وعند هذا الحد تمحى من القلب الأغلال التي تكبله ، والقيود التي تعطله ، والأطهاع التي تذله وتغلقه فيصبح حرا من كل رق ، عزيزا من كل ذل ، طليقا من كل قيد ، أيقن حقا أنه لاتافع ولاضار ولامعطى ولامانع ، ولامعز ولامنز إلا الله تعالى ، وهذه الحرية والقوة شملت كيان الإنسان كله عقلا وروحا ووجدانا وعاطفة وبدنا فتوجه إلى الله بكل شيء وهذا هو الطريق .

ينبغى أن يكون العمل كله أنه ومن أجله ، وقد كفاك كل مخلوق ، وجلب لك كل خير . وإياك أن تميل عنه بموافقة هوى ، وإرضاء مخلوق فإنه يعكس عليك الحال ويقوتك المقصود ، وفي الحديث : « من أرضى الناس بسخط الله عاد حامده من الناس ذاما » ، وأطيب العيش عيش من يعيش مع الخالق مبحانه .

فإن قيل كيف يعيش معه ؟ قلت : بامتثال أمره واجتناب نهيه ومراعاة حدوده والرضا بقضائه ، وحسن الأدب في الحلوة ، وكثرة ذكره ، وسلامة القلب من الاعتراض في أقداره ، فإن احتجت ، سألته ، فإن أعطى ، وإلا رضيت بالمنع ، وعلمت أنه لم يمنع بخلا ؛ وإنها نظر لك ، ولاتنقطع عن السؤال لأنك تتعبد به ، ومتى دمت على ذلك رزقك مجتد ، وصدق التوكل عليه ، فصارت المحبة تدلك على المقصود ، وأثمرت لك عبنه إباك فتعيش عيش الصديقين . (1)

<sup>(</sup>١) صيد الخاطر لابن الجوزي ، صفحة : ١٥١

والإخلاص يحتاج إلى صدق فيه ، وصبر عليه ، ووقوف دائم بباب الله ؛ يسأل الإنسان ربه بصدق ؛ أن يرزقه سلامة قلبه ، وصحة قصده ، وأن يتم عليه نعمة الإخلاص ، وحسن النية ؛ فيعمل صالحا ولايشرك بعبادة ربه أحدا ، فالإخلاص أساس القبول ، والنية الصالحة ضرورية لصلاح الأعبال يقول عليه الصلاة والسلام : « إنها الأعبال بالنيات ، وإنها لكل أمرىء مانوى ؛ فمن كانت هجرته إلى الله ورسوله ، فهجرته إلى الله ورسوله ، فهجرته إلى الله ورسوله ، فهجرته إلى الله ما هاجر إليه . (۱)

واعلم أن السطريق المسوصلة إلى الحق سبحانه ليست مما يقطع بالأقدام ، وإنسا تقطع بالقلوب ، والشهوات العاجلة قطاع الطريق ، والسبيل كالليل المدلهم ، غير أن عين الموفق بصر فرس لأنه يرى في الظلمة كايرى في الضوء ، والصدق في الطالب : منار إن وجد يدل على الجادة ، وإنها يتعثر من لم يخلص ، وإنها يمتنع الإخلاص عن لايراد فلاحول ولا قوة إلا بالله (٢)

وإذا كانت السطريق الموصلة إلى الله لاتقطع بالأقدام ، وإنها تقطع بالقلوب ؛ فوجب إصلاح هذه القلوب بحبس قطاع الطريق ، والتغلب على شهوات النفوس والسير في طريق المجاهدة : ﴿ والذين جاهدوا فينا لنهدينهم سبلنا وإن الله لمع المحسنين ﴾ (٢)

وإن من تأمل نعم الله عليه ، وإحسانه إليه ، وتفضيله على سائر المخلوقات وتقديمه على سائر الحيوانات ، كان مقتضى الأدب ، وواجب العرفان بالجميل ، أن يقدم ربه فى قلبه على كل المطلوبات فلا يقصد

<sup>(1)</sup> متفتى عليه

<sup>(</sup>٢) صيد الخاطر لاين الجوزي صفحة : ٣٥٥

<sup>(</sup>٣) سورة العنكبوت : ٦٩

بالعمل غيره ، ولايتوجه بالعبادة لسواه .

قال الأعمش حدثنا أبو عيارة مولى بنى هاشم عن شهر بن حوشب قال : جاء رجل إلى عبادة بن الصامت ، فقال : أنبتنى عيا أسالك عنه ، أرأيت رجلا يصلى ، يبتغى وجه الله ، ويحب أن يحمد ، ويحج ، يبتغى وجه الله ، ويحب أن يحمد . فقال عبادة : ليس له شيء ؛ إن الله تعالى يقول : « أنا خير شريك فمن كان له معى شريك فهو له كله لاحاجة لى فيه » .

وقال الإمام أحمد حدثنا محمد بن عبد الله بن الزبير حدثنا كثير بن زيد عن رباح ابن عبد الرحمن بن أبي سعيد الحدري عن أبيه عن جده قال : كنا نتناوب رسول الله على ، فنبيت عنده تكون له الحاجة ، أو يطرقه أمر من الليل ، فيبعثنا ، فكثر المحبوسون ، وأهل النوب ، فكنا نتحدث ، فخرج علينا رسول الله على فقال : لا ماهذه النجوي ؟ قال : فقلنا : تبنا فخرج علينا رسول الله على فقال : لا ماهذه النجوي ؟ قال : فقلنا ، تبنا إلى الله ، أي نبي الله ، إنها كنا في ذكر المسيح وفرغنا منه . فرغنا منه . فقال : لا الله ، أي نبي الله ، إنها كنا في ذكر المسيح وفرغنا منه . فرغنا منه . فقال : لا الله أخبركم بها هو أخوف عليكم من المسيح عندي ؟ وقال : قلنا : بل قال : الشرك الحقي أن يقوم الرجل يصلي لمكان الرجل » . (١)

قال الله تعالى : ﴿ قُلُ أَفْغَيْرِ اللهِ تَأْمُرُونِي أَعْبِدُ أَيُّهَا الْجَاهِلُونَ ، وَلَقَدُ أُوحِي إَلَيْك وَلِمُ وَلِمَاكُ وَلِمُ وَلَمُنَاكُ وَلِمُ وَلِمُ عَلَى اللهِ وَلِمُ وَلِمُ كَانَ أَشْرِكْتَ لِيَحْبِطُنَ عَمَلُكُ وَلِمُ كَوْنَ مِنَ الشَّاكُرِينَ ﴾ . (1) الحُلْمُ وَلِمُ مِنَ الشَّاكُرِينَ ﴾ . (1)

ذكروا فى سبب نزولها : مارواه ابن أبى حاتم وغيره عن ابن عباس رضى الله عنها أن المشركين ـ من جهلهم ـ دعوا رسول الله عنها أن المشركين ـ من جهلهم ـ دعوا رسول الله عنها ألى عبادة آلهتهم ، ويعبدوا معه إلهه ؛ فنزلت : ﴿ قُلْ أَفْغِيرِ اللهُ تَأْمُرُونِي أَعْبِدُ أَيُّهَا

<sup>(</sup>١) - تفسير ابن كثير جد ٣ صفحة ١٠٨

<sup>(</sup>٢) - سورة الزمر : ١٤ ـ ٦٦ ـ ٦٦

الجماهلون ولقد أوحى إليك وإلى الذين من قبلك لئن أشركت ليحبطن عملك ولتكون من الحساسرين ﴾ . وهذه كقوله تعالى : ﴿ ولو أشركوا لحبط ماكمانوا يعملون ﴾ وقوله عز وجل : ﴿ بل الله فاعبد وكن من الشاكرين ﴾ . أى : أخلص العبادة لله وحده الشريك له أنت ومن معك وصدق به .

وبالتأمل في قوله تعالى: ﴿ قُلْ أَفْعَيْرِ اللهُ تأمروني أعبد أيها الجاهلون ﴾ نرى الاستنكار في وجوه الجهلة ـ والجهل أساس كل بلاء \_ يعقبه تحذير من الشرك وعنواقبه السيئة من حبوط الأعمال ، وحصول الخسران ، وإذا كان الأنبياء وهم المبرأون والمصونون أن يتطرق إليهم شيء من ذلك ، يبدأ بهم فمن سواهم من أتباعهم أولى .

كذلك في جانب الأمر يقول الله تعالى : ﴿ بأيها النبى الله ولا تعلم الكافرين والمنافقين إن الله كان عليها حكيها واتبع مايوحى إليك من ربك ، إن الله كان بها تعملون خبيرا ، وتوكل على الله وكفى بالله وكيلا ﴾ (١)

فقد نبه رسوله على وهو أعظم الناس صلة بالله ، وأكثرهم له تقوى وخشية ومعرفة ، فأولى بذلك غيره من أتباعه ، والمصدقين به ، والمقتدين به والسائرين على نهجه ، وفي ختام التحذير من الشرك في سورة الزمر الأمر بالتوحيد ، توحيد الله في العبادة ، والشكر على التوفيق ؛ لسلوك طريق الهداية ومعرفة الله ، وإفراده بالعبادة ، والشكر على آلائه التي لاتحد ، ونعائه التي لاتحصى ؛ ولاتعد : ﴿ بل الله فاعبد وكن من الشاكرين ﴾ .

من ذلك نرى أن من أفرد الله بالعبادة وأحسنها ، وأخلص لله فيها وجاء بها على طريق الصواب ، هو المستقيم المهتدى الموفق الناهج النهج الصحيح السليم وهو الفائز في الدنيا والآخرة .

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب : ١ - ٣

أما من انحرف بالعبادة عن هذا النهج السوى ، والطريق المستقيم فقد تسبب لنفسه في سوء العاقبة ، ووجيم النتيجة .

فعن أبى هريرة رضى الله عنه أنه قال: سمعت رسول الله على يقول:

و إن أول الناس يقضى يوم القيامة عليه ، رجل استشهد ؛ فأتى به فعرفه نعمه ، فعرفها قال: فها عملت فيها: قال: قاتلت فيك حتى استشهدت . قال: كذبت ، ولكنك قاتلت لأن يقال: هو جرىء ، فقد قيل ، ثم أمر به فسحب على وجهه حتى ألقى في النار.

ورجل تعلم العلم وعلمه ، وقرأ القرآن ، فأتى به فعرفه نعمه ، فعرفها قال : فإعملت فيها ؟ قال : تعلمت العلم وعلمته ، وقرأت فيك القرآن . قال : كذبت ، ولكنك تعلمت ؛ ليقال عالم ، وقرأت القرآن ؛ ليقال هو قارىء ، فقد قيل . ثم أمر به فسحب على وجهه حتى ألقى فى النار .

ورجل وسع الله عليه ، وأعطاه من أصناف المال فأتى به ، فعرفه نعمه ، فعرفها قال : فها عملت فيها ؟ قال : ماتركت من سبيل تحب أن ينفق فيها إلا أنفقت فيها لك . قال : كذبت ، ولكنك فعلت ليقال هو جواد فقد قيل ، ثم أمر به فسحب على وجهه حتى ألقى في النار؛ (١) .

وعن أبى موسى الأشعرى رضى الله عنه قال : سئل رسول الله ﷺ عن السرجل يقاتل شجاعة ، ويقاتل حية ، ويقاتل رياء ، أي ذلك في مبيل الله ، فقال رسول الله ﷺ : \* من قاتل لتكون كلمة الله هي العليا ؛ فهو في سبيل الله \* . \* (1)

وعن جابر بن عبد الله الأنصاري رضي الله عنها قال: كنا مع النبي

<sup>(</sup>۱) رواء مثلم

<sup>(</sup>٢) متفق عليه

و غزاة فقال : « إن بالمدينة لرجالا ، ما سرتم مسيرا ، والقطعتم واديا ، إلا كانوا معكم . حبسهم المرض ، وفي رواية « إلا شركوكم في الأجر ، (١)

عن أبى يزيد معن بن يزيد بن الأختب رضى الله عنهم ـ وهو وأبوه وجده ، صحابيون ـ قال : كان أبى يزيد أخرج دنانير يتصدق بها ، فوضعها عند رجل فى المسجد ؛ فجئت ، فأخذتها ، فأتبته بها ، فقال : وإلله ما إياك أردت ، فخاصمته إلى رسول الله على فقال : ولك مانويت يازيد ولك ما أخذت يامعن » . (٣)

ومن حديث سعد بن أبى وقاص : « وإنك لن تنفق نفقة تبتغى بها وجه الله إلا أجرت عليها حتى ماتجعل في امرأتك . . . » (1).

وقد ذكرت عدة أحاديث ، وكان بعضها يكفى فى الشواهد على ما نريد من آثار الإخلاص ، وحسن النية فى العمل ثوابا ، وفى عدم توافرها ضياع الشمرة والنتيجة : والمذى دعانى إلى الإكثار من الشواهد ؛ أنها بمجموعها دلت على جملة من الأعهال من الجهاد ، وتعلم العلم ، وتعليمه ، وقراءة القرآن ، والصدقة ، والنفقة ، وأن ما كان منها تله فهو المقبول ، وما كان منها لغيره ، فهو المردود ، وربنا سبحانه غنى عن العالمين ، ولا تضره معصية العالمين ، ولا كفر الكافرين : ﴿ إِن تكفروا فإن الله غنى عنكم ولا المنحرفين ، ولا كفر الكافرين : ﴿ إِن تكفروا فإن الله غنى عنكم ولا

<sup>(1)</sup> رواه مسلم

<sup>(</sup>٢٠٢) رواه البحاري

 <sup>(</sup>٤) متفق عليه

يرضى لعباده الكفر وإن تشكروا يرضه لكم ، ولا تزر وازرة وزر أخرى ثم إلى ربكم مرجعكم فينبثكم بها كنتم تعلمون إنه عليم بذات الصدور ﴾ (١) .

وفى الحديث : « من فارق الدنيا على الإخلاص لله وحده لا شريك له وأقام الصلاة وآتى الزكاة فارقها والله عنه راض ». (٢)

وإذا كانت العبادة الصحيحة المقبولة هي التي تستجمع شرطين أساسيين :

الإخلاص الكامل لله .

٢- الصواب وهو الموافق للشريعة .

وسيدنا عمر رضى الله عنه كان يقول: اللهم اجعل عمل كله صالحًا ، واجعله لوجهك خالصا ، ولا تجعل لأحد فيه شيئا .

فها السبيل لتصحيح الإخلاص ؟ وما الطريق ليكون العمل صوابا وموافقا للشريعة ؟ وكيف السبيل ليكون العمل ـ كها دعا سيدنا عمر ـ كله صالحا ، ولوجه الله خالصا ، وليس لأحد فيه شيء ؟

والجواب: السبيل موجود، وهو في غاية الوضوح، والمنهج مرسوم، وهو في منتهى الدقة، والطريق محدود، ومعلوم، ومسلوك، سلكه رسول الله عليه وعبده، وسلكه أصحابه، والسلف الصالح بعدهم، ولا يزال المنهج والسبيل والطريق معبدا ومهيأ ومفتوحا للطالبين، والراغبين، إن هذا المنهج حدد في أول مانزل من القرآن: ﴿ أقرأ باسم ربك الذي خلق، خلق الإنسان من علق، اقرأ وربك الأكرم، الذي علم بالقلم، علم الإنسان مالم يعلم ﴾ "

<sup>(</sup>١) سورة الزمر :٧

 <sup>(</sup>٢) رواه ابن ماجة والحاكم .

<sup>(</sup>٣) سورة العلق : ١ .. د

وفى الآيات تنويه بمكانة العلم ووسائله ، من كتابة وقراءة ، لأنها سلم المعرفة ، وطريق الوصول إلى العلم ، ومنذ نزول : اقرأ باسم ربك ، تعددت الوجهة وعرف الطريق ، الذي يتلقى الإنسان منه ، ويسير فيه على هداه ، إن كل شيء تبدأ فيه باسم ربك : قراءة ، كتابة ، علما ، عملا باسم ربك .

ومادام كل شيء باسمه فهو الإله الواحد المعبود الذي منه نتلقى هدايتنا ، ونسلك طريقنا إليه على علم ومعرفة ، على اتباع لا ابتداع ، وقد كانت حياة رسول الله على علم ومعرفة ، على اتباع لا ابتداع ، وقد نزول القرآن ، وأجاب رسول الله - ﷺ - إلى الرفيق الأعلى ، وحياته كلها لله : ﴿ قل إن صلاتي ونسكي وعياى وعماتي لله رب العالمين لا شريك له ، وبللك أمرت وأتا أول المسلمين ﴾ . (١) وشريعته ﷺ قائمة على العلم ، داعية إليه في كل أمر من أمور اللين ، أو أمور الحياة ، مايفعل فباسم الله ، ومايترك باسم الله ، في الجانب الإيجابي : ﴿ إقرأ باسم الله عليه وإنه لقسق ﴾ . (٢) ومادام فسقا فقد وجب اجتنابه لأنه باطل وغير صحيح ، وهكذا كل مالم يقصد به وجه الله . أما ماقصد به وجه الله فهو الصحيح الحسن ، لأنه باسم الله وكلمة (ربك) في الآية : تشير إلى التربية التي تولى الله بها عباده ، وإذن فلا ثقة في علم لم يكن من عند الله ، وذلك فيا يتعلق بالشريعة والعقيدة ، والأخلاق ، فالمصدر الذي منه نتلقي ، والنبع الذي عنه نأخذ هو الله وحده .

وهدا هو الحق المدى يتمشى مع المنطق العقلى ، ومع الفطرة السليمة ، فالله هو الذي خلق وأمد ، وهو الذي ربى وعلم ، فالبداية

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام : ١٦٢

<sup>(</sup>٢) سورة الانعام : من ١٣١

باسمه ، والسير إليه باسمه ، وفي النهاية إليه المصير .

وقد كانت حياة الرسول ﷺ ـ كلها لله و بالله ، وفى الله ، فى كل عمل واتجاه فى كل حركة وسكون ، فى كل نوم ويقظة ، فى كل إشارة وعبارة ، لقد تكيفت حياة رسول الله ﷺ ـ كلها على هذا الأساس : القمة فى حسن العمل باسم الله والقمة فى الإخلاص فى إرادة الله جذا العمل ، وهذا هو الميزان الصحيح لصحة العبادة وقبولها .

وإذن فعلى من أراد أن يزن العبادة ، أو أن يتعرف إلى الميزان الصحيح لقبول العبادة ؛ فعليه بالعلم بها كان عليه رسول الله على ، فهو العلم الحقيقي الذي جمع بين الجانبين النظرى والعملى ، ومن هنا فكل عبادة لم تكن قائمة على الاقتداء برسول الله على ، وعلى اتباع ماجاء به ، فهى غير مقبولة ؛ لنقصانها وعدم إرادة الله بها ؛ لذا ؛ جعل الله تعالى الطريق إلى عبته ، والوصول إليه في اتباع رسول الله سيدنا محمد على : ﴿ قل إن كنتم تعبون الله فاتبعوني مجبكم الله ويغفر لكم ذنوبكم والله غفور رحيم ، قل أطبعوا الله والرسول فإن تولوا فإن الله لايحب الكافرين ﴾ (١) ﴿ من يطع السوسول فقد أطاع الله ﴾ . (١) ولا يتم الإيان حتى يحكم رسول الله السوسول فقد أطاع الله ﴾ . (١) ولا يتم الإيان حتى يحكم رسول الله محمد ويسلم له تسليها . ﴿ فلا وربك لايؤمنون حتى يحكموك فيها شجر بينهم ثم لا يجدوا في أنفسهم حرجا مما قضيت ويسلموا تسليها ﴾ . (١)

لذا ، جعله الله قدوة وأسوة : ﴿ لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة لمن كان يرجو الله واليوم الآخر وذكر الله كثيرًا ﴾ (1) .

ولنسق هنا ما خصه ابن القيم في كتابه زاد المعاد في هدى رسول الله

<sup>(</sup>۱) سورة آل عمران : ۲۰ ـ ۲۱

<sup>(</sup>٢) سورة النساء : ٦٥

<sup>(</sup>٢) سورة النساء: ٨٠

<sup>(1)</sup> سوية الاعزاب : ٢١

يه ذكر الله ، قال رحمه الله : كان النبى الله أكمل الخلق ذكرا لله عز وجل ، بل كان كلامه كله فى ذكر الله وآلائه ، وكان أمره ونهيه وتشريعه للأمة ذكرا منه لله ، وإخباره عن أسهاء الرب وصفاته وأحكامه وأفعاله ووعده ، ووعيده ، ذكرا منه له ، وثناؤه عليه بآلائه ، وتمجيده ، وتحميده وتسبيحه ذكرا منه له ، وسؤاله ودعاؤه إياه ورغبته ورهبته ذكرا منه له ، وسكوته وصمته ذكرا منه له بقلبه وكان ذاكرا لله فى كل أحيانه ، وعلى جميع أحواله ، وكان ذكره لله يجرى مع أنفاسه قائل وقاعدا ، وعلى جنبه وفى مشيه وركوبه ، وسيره ونزوله ، وكان إذا استيقظ قال : « الحمد لله الذي أحيانا بعد ما أماتنا وإليه النشور » . وقالت عائشة : كان إذا هب من الليل كبر عشرا ، وهلل عشرا ثم قال : « المهم إنى أعوذ بك من ضيق الدنيا ، وضيق يوم القيامة عشرا » ، ثم يستفتح الصلاة .

وقالت أيضا : كان إذا استيقظ من الليل ، قال : « لا إله إلا أنت سبحانك اللهم أستغفرك لذنبى ، وأسألك رحمتك ، اللهم زدنى علما ، ولاتزغ قلبى بعد إذ هديتنى وهب لى من لدنك رحمة إنك أنت الوهاب ع. (١)

وأخبر أنه من استيقظ من الليل فقال : « لا إله إلا الله وحده لا شريك له له الملك وله الحمد وهو على كل شي قدير ، الحمد لله وسبحان الله ، ولا إله إلا الله والله أكبر ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم ثم قال : اللهم اغفر لى ، أودعاء آخر استجبب له ، فإن توضأ وصلى قبلت صلاته ه . (١)

وقال ابن عباس \_ رضى الله عنه \_ ليلة مبيته عنده على : إنه لما استيقظ رفع رأسه إلى السياء وقرأ العشر الآيات الخواتيم من سورة آل عمران : ﴿ إِنْ

<sup>(</sup>۱) ذكره أبو داود

<sup>(</sup>۲) ذكره البخاري

في خلق السموات والأرض واختلاف الليل والنهار ﴾ إلي آخر الآيات . .

ثم قال: « اللهم لك الحمد أنت نور الساوات والأرض ومن فيهن ، ولك الحمد أنت الحق ، ووعدك الحق ، وقولك الحق ، ولقاؤك حق ، والجنة حق والنار حق ، والنبيون حق ، ومحمد حق ، والساعة حق ، اللهم لك أسلمت ، وبسك آمنت ، وعليك توكلت ، وإليك أنبت ، وبك خاصمت ، وإليك حاكمت ، فاغفر لى ماقدمت وما أخرت ، وما أسررت وما أعلنت أنت الله لا إله إلا أنت ، ولاحول ولاقوة إلا بالله العلى العظيم » .

وقد قالت عائشة \_ رضى الله عنها \_ : كان إذا قام من الليل قال :

اللهم رب جبرائيل وميكائيل وإسرافيل ، فاطر السهاوات والأرض ، عالم
الغيب والشهادة أنت تحكم بين عبادك فيها كانوا فيه يختلفون ، اهدنى لما
اختلف فيه من الحق بإذنك أنت عهدى من تشاء إلى صراط مستقيم » ،
وربها قالت : كان يفتتح صلاته بذلك .

وكان إذا أوتر أوختم وتره بعد فراغه يقول: « سبحان الله القدوس » ( ثلاثا ) ويمد بالثالثة صوته .

وكان إذا خرج من بيته ، يقول : « بسم الله توكلت على الله ، اللهم إلى أعوذ بك أن أضل أو أضل ، أو أزل أو أزّل ، أو أظلِم أو أظلَم ، أو أجهل أو يجهل على »

وقال ﷺ : «من قال إذا خرج من بيته : بسم الله ، توكلت على الله ، ولا حول ولا قوة إلا بالله ، يقال له : هديت ، وكفيت ، ووقيت ، وتنحى عنه الشيطان،

قال ابن عباس رضى الله عنها ـ ليلة مبيته عنده ـ : إنه خرج إلى صلاة الفجر وهو يقول : « اللهم اجعل فى قلبى نورا واجعل من خلفى نورا ، ومن أمامى نورا ، اللهم اجعل من فوقى نورا ، اللهم اجعلنى نورا » .

وعن أبي سعيد الخدري رضى الله عنه قال: قال رسول الله على: ماخرج رجل من بيته إلى الصلاة فقال: اللهم إني أسألك بحق السائلين عليك وبحق ممشاى إليك، فإني لم أخرج بطرا ولا أشرا ولا رياء ولا سمعة، وإنها خرجت اتقاء سخطك، وابتغاء مرضاتك، أسألك أن تنقذني من النار، وأن تغفر لى ذنوبي فإنه لايغفر الذنوب إلا أنت إلا وكل الله به مبعين ألف ملك يستغفرون له، وأقبل الله عليه بوجهه حتى يقضى صلاته » وذكر أبو داود عنه على السيطان إذا دخل المسجد قال: وأعوذ بالله العظيم وسلطانه القديم من الشيطان الرجيم. فإذا قال ذلك قال الشيطان: حفظ مني سائر اليوم ».

وقال ﷺ: « إذا دخل أحدكم المسجد فليصل وليسلم على النبى ﷺ وليقل : اللهم افتح لى أبواب رحمتك ، فإذا خرج فليقل اللهم إنى أسألك من فضلك » وذكر عنه أنه كان إذا دخل المسجد ، صلى على محمد وآله وسلم ثم يقول : « اللهم اغفر ذنويى وافتح لى أبواب رحمتك » ، فإذا خرج صلى على محمد وآله وسلم ثم يقول : «اللهم اغفر لى ذنويى وافتح لى أبواب فضلك » .

وكان إذا صلى الصبح جلس فى مصلاه حتى تطلع الشمس ، يذكر الله عز وجل ، وكان يقول إذا أصبح : واللهم بك أصبحنا وبك أمسينا ، وبك تحيا وبك تموت وإليك النشور ، حديث صحيح . وكان يقول : وأصبحنا وأصبح الملك أن ، والحمد أنه ، ولا إله إلا الله ، وحده لاشريك له ، له الملك وله الحمد ، وهو على كل شئ قدير ، رب أسألك خير هذا اليوم ، وخير ما بعده ، وأعوذ بك من شر هذا اليوم ، وشر ما بعده ، رب أعوذ بك من الكسل ، وسوء الكبر ، رب أعوذ بك من عذاب في النبار ، وعنذاب في القبر ، وإذا أمسى قال : أمسينا وأمسى الملك لله . . ، ذكره مسلم .

وقال أبو بكر الصديق رضى الله عنه: مرنى بكلمات أقولهن إذا أصبحت وإذا أمسيت قال: «قل اللهم فاطر السماوات والأرض، عالم الغيب والشهادة رب كل شئ ومليكه ومالكه أشهد أن لا إله إلا أنت أعوذ بك من شر نفسى وشر الشيطان وشركه، وأن أقترف على نفسى سوءا أو أجره إلى مسلم » قال: «قلها إذا أصبحت وإذا أمسيت وإذا أخذت مضجعك » (حديث صحيح). ثم ذكر أحاديث كثيرة في هذا الباب

وكان \_ ﷺ - إذا استجد ثوبا سهاه باسمه عهامة أو قميصا أو رداء ثم يقول : « اللهم لك الحمد أنت كسوتنيه ، أسألك خيره وخير ما صنع له ، وأعوذ بك من شره ، وشر ما صنع له » (حديث صحيح ) . ويذكر عنه \_ ﷺ - أنه كان يقول إذا انقلب إلى بيته : « الحمد لله الذي كفاني وأواني ، والحمد لله الذي من على ، وأواني ، والحمد لله الذي من على ،

وثبت عنه فى الصحيحين أنه كان يقول عند دخوله الخلاء : ﴿ اللهم إنَّى أُصُوذُ بِكُ مِن الْحَبْثُ وَالْحَبْائِثُ » وكان إذا خرج من الحَلاء يقول : « غفرانك » ويذكر عنه أنه كان يقول : « الحمد لله الذي أذهب عنى الأذى وعافاتي » ذكره أبن ماجه .

وثبت عنه أنه وضع يده في الإناء الذي فيه الماء ، ثم قال للصحابة توضأوا باسم الله ، ويذكر عنه أنه كان يقول عند رؤية الهلال : « اللهم أهله علينا بالأمن والإيمان ، والسلامة والإسلام ، ربى وربك الله ، قال الترمذي : حديث حسن .

وكان إذا وضع يده في الطعام قال: « باسم الله » . ويأمر الأكلة بالتسمية ويقول: « إذا أكل أحدكم فليذكر اسم الله تعالى فإن نسى أن يذكر اسم الله في أوله وآخره » حديث صحيح . يذكر اسم الله في أوله وآخره » حديث صحيح . وهكذا كانت حياة النبي على كلها متكيفة بهذا الهدى على هذا

النحو، كل شيء باسم الله ، تلقيا وتنفيذا ، سلبا وإيجابا ، وهذا يوصلنا إلى أنه على كان في قمة العبادة ، وفي قمة العلم ، لأن الله تعالى هو الذي تولى تعليمه . ﴿ وعلمك مالم تكن تعلم وكان فضل الله عليك عظيما ﴾ (١) . ﴿ فاعبده ، وتوكل عليه ﴾ (١) ﴿ واعبد ربك حتى يأتيك اليقين ﴾ (٢) .

#### العلم والعبادة :

والعلم المذى تسمو به العبادة هو العلم بالله ، بمعرفته ، بالدلالة عليه ، بإلايهان به والاستجبابة لهدايته ، وهل الإيهان إلاتوع من العلم بالله ، عوطا بالحقائق والدلائل العقلية والنظرية ؟ ولذلك جعل الله العلم في مقابل الكفر ، الذى هو جهل وانحراف وضلال : ﴿ قل هل يستوى الذين يعلمون والذين لا يعلمون إنها يتذكر أولو الألباب ﴾ (1).

والتكليب لا يقوم على علم وحجة وبرهان ، وإنها يقوم على جهل وأوهام وأكاذيب ، لاسند لها من العقل ، ولا أساس لها تقوم عليه من حجة ، يقول الله تعالى : ﴿ قل أرأيتم ما تدعون من دون الله ﴾ .. أى ما تعبدون من دونه .. ﴿ أروني ماذا خلقوا من الأرض أم لهم شرك فى السياوات التسوني بكتساب من قبل هذا أو أثارة من علم إن كنتم صادقين ﴾ (\*) . ﴿ ومن أضل ممن يدعو من دون الله من لا يستجيب له إلى يوم القيامة وهم عن دعائهم غافلون ، وإذا حشر الناس كانوا لهم أعداء وكانوا بعبادتهم كافرين ﴾ . (\*)

<sup>(</sup>١) سورة النسآء : من ١١٣

<sup>(</sup>۲) سورة هود : س ۱۲۳

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر: ٩٩

<sup>(4)</sup> سورة الزمر : من 4 (۵) سورة الاسقاف : ۵ ـ ۲

<sup>(</sup>٦) سورة الاُحْقاف ; إ

ولكن دعوة الإسلام التى تقوم على العلم الصحيح والحجة البالغة والبرهان الساطع والهدى والكتاب المنير، هذه الدعوة التى تتلاقى مع الفطرة والعقل السليم في الم تروا أن الله سخر لكم ما فى السياوات وما فى الأرض وأسبغ عليكم نعمه ظاهرة وباطنة ، ومن الناس من يجادل فى الله يغير علم ولاهدى ولا كتاب منير وإذا قيل لهم اتبعوا ما أنزل الله قالوا بل نتبع ما وجدنا عليه آباءنا أو لو كان الشيطان يدعوهم إلى عذاب السعير ، ومن يسلم وجهه إلى الله وهو عسن فقد استمسك بالعروة الوثقى وإلى الله عاقبة الأمور ، ومن كفر فلا يجزئك كفره إلينا مرجعهم فننبثهم بها عملوا إن الله عليم بذات الصدور ، نمتعهم قليلا ثم نضطرهم إلى عذاب غليظ ، ولئن سألتهم عن خلق السياوات والأرض ليقولن الله قل الحمد لله بل أكثرهم لا يعلمون ، لله ما فى السياوات والأرض إن الله هو الغنى الحميد في (۱)

والجهل يفسد الفطرة ، ويسد منافذ العقل ، فيجعله لايستفيد ولا يقبل حجة ولكنه يسير وراء التقليد الأعمى ، وبالتأمل في الآيات الآتية من سورة فاطر يرى العاقل بل الذي لديه ذرة من العلم والعقل أن الذي خلق وأمد هو النافع والضار ، وهو السميع المستجيب ، وأن غيره لن يخلق ذبابة ولا يدفعها إذا سلبت منه شيئا : ﴿ إن الذين تدعون من دون الله لن يخلقوا ذبابا ولو اجتعوا له وإن يسلبهم الذباب شيئا لايستنقذوه منه ضعف الطالب والمطلوب ﴾ (١) .

وأيات سورة فاطر: ﴿ وَالله خلقكم من تراب ثم من نطفة ، ثم جعلكم أزواجا وماتحمل من أنثى ولا تضع إلا بعلمه وما يعمر من معمر ولا ينقص من عمره إلا في كتاب ، إن ذلك على الله يسير ﴾ . (٣)

<sup>(</sup>١) سورة أشاذ ٢٠٠ - ١٦

<sup>(</sup>٢) سورة الحج : من ٧٢

<sup>(</sup>٣) سورة فاطر: ١١

### اختلاف ثواب العبادة وأسبابه

وإذ فرغنا من بيان مابه صحة العبادة أو بطلانها ، وما به قبولها أوردها فقد وجب علينا أن نتحدث عن اختلاف ثواب العبادة وأسبابه ، وأن نتعرض لبحث الأسرار التي تكمن وراء ظفر بعض العباد من أعمالهم بالأجر الكثير ، وحرمان غيرهم من القليل ، فإن في الإجابة عن هذه التساؤلات خيرا كثيرا ، ونفعا عظيها من حيث إن فيها وضع العبادات في مواضعها الصحيحة ، وبيان الأسباب التي بها يحصل الأجر العظيم ، وبغيرها يقل الثواب على نحو من التفصيل والوضوح لينتفع بها كل من كان له قلب أو السمع وهو شهيد .

والواقع أن هذا الموضوع متشعب الأطراف ، متعدد الجهات ، ولكننا هنا نحاول جمع حقائقه ، وبيان دقائقه بقدر الإمكان ، والله المستعان وعليه التكلان . فنقول : لقد أشار القرآن الكريم إلى هذه الحقائق إجمالا في مواطن عدة :

بقول سبحانه وتعالى : ﴿ ومالكم ألا تنفقوا في سبيل الله ولله ميراث السموات والأرض لايستوى منكم من أنفق من قبل الفتح وقاتل ، أولئك أعظم درجة من الملين أنفقوا من بعد وقاتلوا ، وكلا وعد الله الحسنى ، والله بها تعملون خبير ﴾ . (١) وقال تعالى : ﴿ من ذا الذي يقرض الله قرضا حسنا ، فيضاعفه له أضعافا كثيرة ؟ والله يقبض ويبسط وإليه ترجعون ﴾ . (١)

وقال : ﴿ مثل الذين ينفقون أموالهم في سبيل الله كمثل حبة أنبتت

<sup>(</sup>۱) سورة الحديد : ۱۰

 <sup>(</sup>٢) سورة البقرة : ٢٤٥ .

سيع سنابل فى كل سنبلة مائة حبة ، والله يضاعف لمن يشاء ، والله واسع عليم ﴾ (١) .

وقال : ﴿ من جاء بالحسنة فله عشر أمثالها ، ومن جاء بالسيئة فلا يجزى إلا مثلها وهم لايظلمون ﴾ (١) .

وقال : ﴿ ذَلَكَ أَمْرِ اللهُ أَنْزَلَهُ إِلَيْكُمْ ، وَمِنْ يَتَقَ اللهُ يَكُفُرُ عَنْهُ سَيْئَاتُهُ وَيَعْظُمُ لَهُ أَجْرًا ﴾ . (<sup>٣)</sup> وقال : ﴿ إِنْ تَبْدُوا الصدقات فَنْعَيَا هِي وَإِنْ تَغْفُوهَا وَيَعْظُمُ لَهُ أَجْرًا ﴾ . (قال عنه ويكفر عنكم من سيئاتكم والله بها تعملون خبير ﴾ . (أ)

وقال : ﴿ إِنْ أَكْرِمُكُمْ عَنْدُ اللهُ أَتَقَاكُمْ إِنْ اللهُ عَلَيْمُ خَبِيرٍ ﴾ (\*) . وقد تولت السنة الشريفة بسط ذلك و إيضاحه ، و إعطاء أمثلة له ، ونهاذج مننوعة عليه .

عن أبى هريرة رضى الله عنه أنه قال : «جاء رجل إلى النبى الله فقال : والله الله أى الصدقة أعظم ؟ قال : أن تصدق وأنت صحيح شحيح ، تخشى الفقر ، وتأمل الغنى ، ولا تمهل حتى إذا بلغت الحلقوم قلت : لفلان كذا ولفلان كذا وقد كان لفلان و (١)

وقال: والصدقة على المسكين صدقة ، وعلى ذى الرحم ثنتان: صدقة وصلة ، (٧) . وقال: وأفضل الصَّدَقة الصَّدَقة على ذى الرحم الكاشع ، (٨)

<sup>(</sup>١) سورة البغرة : ٢٦١ .

<sup>(¥)</sup> سورة الانعام : 170

<sup>(</sup>۲) سورة الطلاق : ٥

<sup>(</sup>٤) سورة سورة البقوة : ٢٧١ .

<sup>(</sup>٥) سورة الحجرات : ١٣

 <sup>(</sup>٦) رواء البخارى ن كتاب الزكاة
 (٢) رواء الترمذي وقال : حديث حسن ..

<sup>(</sup>٨) رواء الطبراني في الكبير ـ قاله المتذرى .

وسئل عن أفضل الصدقة فقال: ﴿ جهد مقل أو سر إلى فقير ﴾ (١) فقد أشار النبى ﷺ في هذه الأحاديث الصحيحة أن الصدقة قد يختلف ثوابها وفضيلتها باختلاف حال المتصدق ، فليس من تصدق وهو في حال صحته ورجاء الحياة ، والرغبة في الدنيا ، وتأميل الغني ، وخشية الفقر ، كمن تصدق بعد أن سرى في أوصاله الضعف والوهن ، وفرغ من الدنيا وفرغت منه ، بل عاين أمارات الموت ، وشاهد نذرة .

وقد يختلف لأسباب أخرى أشارت هذه الأحاديث إلى معظمها ، برغم أنها في ميدان واحد وعبادة واحدة ، وهي الصدقة وسيأتي بيانها في مناسبانها بعون الله وتوفيقه .

وخلاصة الحقائق التي يمكن حصرها في هذا المجال المهم من مجالات فقه العبادة ، تتلخص في أن العبادة يختلف ثوابها كثرة وقلة ، إما باختلاف أحوال العبابدين ، أو باختبلاف الصورة التي تقع عليها العبادة ، أو باختلاف الأزمنة أو الأمكنة ، أو باختلاف العاطفة التي تدفع إليها ، وتحث عليها .

وحق عليتا وقد أبرزنا هذه القواعد التي تضمنتها الشريعة ، أن نبينها ونجليها ونسوق لها من الشواهد والأمثلة ما يعين على النفع بها ، والاستفادة منها ،

## فأما اختلاف ثواب العبادة باختلاف أحوال العابدين فأمثلته كثيرة:

ا منها: أن العبادة مع مجاهدة النفس ، ومغالبة الشواعل أفضل من العبادة التي يعين عليها الطبع ، ولذلك كانت عبادة الشاب لها مزيتها وفضيلتها لمجاهدته نفسه وهواه في طاعة مولاه ، وكان العدل عن يملك أسباب الجور أزكى وأنمى ، وكانت العفة عن تيسرت له أسباب الغواية ، أفضل من عفة العاجز الضعيف . . . وهكذا .

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد

يقول عليه الصلاة والسلام: « سبعة يظلهم الله يظله يوم لا ظل إلا ظله: إمام عادل ، وشاب نشأ في عبادة ربه ، ورجل قلبه معلق بالمساجد ، ورجلان تحابا في الله اجتمعا عليه وتفرقا عليه ، ورجل تصدق بصدقة فأخفاها حتى لا تعلم شهاله ما تنفق يمينه ، ورجل دعته امرأة ذات منصب وجمال فقال: إنى أخاف الله . ورجل ذكر الله تعالى خاليا ففاضت عيناه ع . (1)

ب ومنها: أن العبادة مع حضور القلب وخشوعه ، أذكى وأفضل من عبادة من يلهو عنها ، ويسهو فيها ، وذلك لأن الأصل في العبادة إنها هو التوجه القلبي ، وأما الأعضاء والجوارح فآلات وأدوات ، ولذلك فإن للخشوع ثمراته العاجلة في تيسير العبادة على العابد ، وتحبيبها إلى نفسه ، قال تعالى : ﴿ واستعينسوا بالصبر والصلاة وإنها لكبيرة إلا على الخاشعين ﴾ (أ) يعنى هذا أنها شاقة وشديدة على من يباشرها وإنها تكون سهلة ميسرة ، عببة مستعذبة على من خشع قلبه فيها دون غيره . قال عليه الصلاة والسلام : « ليس للعبد من صلاته إلا ما عقل » (أ) وقال : « إن الرجل ليصلى الصلاة لا يكتب له سدسها ولا عشرها ، وإنها يكتب للعبد من صلاته ما عقل من ذنبه ه . (أ) وقال : « من صام رمضان إيهانا واحتسابا ، غفر له ما تقدم من ذنبه ه . (أ) وقال : « كم من صائم ليس من صيامه غفر له ما تقدم من ذنبه ه . (أ) وقال : « كم من صائم ليس من صيامه فليس نه حاجة في أن يدع طعامه وشرابه » (٧)

<sup>(</sup>١) متفق عليه .

<sup>(</sup>Y) سورة البقرة : ه) .

<sup>(</sup>٣) قال العراقي : لم أجده موفوعا .

<sup>(</sup>٤) رواه أبو داود والنسائي .

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري .

<sup>(</sup>٦) رواه النسائي واين ماجه .

<sup>(</sup>Y) رواه البخاري

ج \_ ومن ذلك أن الصلاة مع الطمأنينة ، وتوفية الركوع والسجود ، أفضل وأرجى للقبول مما دونها لأنَّ الله سبحانه شرع لنا في هذه الصلاة صفات ، وألوانا من القراءة والذكر ، وشرع لنا كذلك أوضاعا خاصة من القيام والقعود ، والركوع والسجود ولكل منها حكمته التي إن عرفنا جانبا منها ، فها نستنطيع ولا يستطيع أحد الإحاطة بكنهها نقول : لكل منها حكمته في تصفية القلوب ، وتزكية النفوس ، وتثبيت الإيمان والفوز بنعمة التسليم للملك السديان ، وبالتالي الظفر بأعظم الأجر، وأجزل العطاء وذلك أن من أتم تم له الأجر، ومن نقص وبخس فإن أجره ينقص بمقدار ما نقص ، والناس مختلفون في إخلاصهم وخشوعهم ، وحضور القلوب منهم ومختلفسون كذلك في طمأنينة الجنوارح وإيفاء الركوع والسجود ، وغتلَّفُونَ كَذَلَكُ في مَدَى فقه ما يعملون ، وتدبر القرآن الذي يتلون والتأثر بالأذكار التي يرددون ، وكل هذه أمور تسبب التفاوت في العطاء عند من قال : ﴿ قَمَن يَعْمَلُ مَثْقَالَ ذَرَةَ خَيْرًا يَرُهُ ). (١) وقال : ﴿ إِنْ اللَّهُ لَا يَظْلُمُ مثقال ذرة ، وإن تك حسنة يضاعفها ، ويؤت من لدنه أجراً عظيما ﴾. <sup>(٢)</sup> ومن هذا القبيل ما هو معروف ومسلم من أن الدعاء من القلوب التي امتلأت رغبة ورهبة من الله أفضل من دعاء الغافلين ، وسؤال المقصرين ، فإنه : ﴿ إِنَّهَا يَتَقَبِّلُ اللهُ مِنَ الْمُتَقِّينَ ﴾ (٣).

ومن ذلك مساشرة تلاوة القرآن في الصلاة وغيرها بتدبر وحضور القلب ، وعزم على الوقوف عند حدوده ، والتخلق بها ينصح به ، والفرار عالى تعالى : ﴿ كتاب أنزلناه إليك مبارك ليدبروا آياته وليتذكر أولو الألباب ﴾ (1)

 <sup>(</sup>١) سورة الزلزلة : ٧

<sup>(</sup>٢) سورة الساه : ١٠

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة : ٢٧

رع) سورة ص : ۲۹ ·

د. ومن أظهر ما يستدل به على فضيلة العمل ، أن يكون له تأثير طيب على نفس صاحبه ، ومسلكه يحضه على الخيرات ، وينفره من الشرور والقبائح ، قال تعالى : ﴿ اتل ما أوحى إليك من الكتاب وأقم الصلاة ، إن الصلاة تنهى عن الفحضاء والمنكسر وللذكسر الله أكسبر والله يعلم ما تصنعون ﴾ . فقد بين سبحانه أن الصلاة المقبولة التى يرضاها الله هى التى تنهى صاحبها عن رذيلة البخل ، وتنهاه عن سائر المنكرات وبها وفيها وبتأثيرها يذكر ربه عز وجل : يذكر جلاله وعظمته ، وعفوه وإحسانه ورحمته ، أما العبادة التى لا تثمر فى ذلك ثمرتها ، ولا تكف صاحبها عن ورحمته ، أما العبادة التى لا تثمر فى ذلك ثمرتها ، ولا تكف صاحبها عن الأثام ، ولا تحجزه عن اللغو والحرام فقد بين عليه الصلاة والسلام شأنها فقال : « من لم تنهه صلاته عن الفحشاء فللكر لم يزدد من الله إلا بعدا » . (١)

س الصدقة في حال الصحة والأمل في الحياة أفضل منها فيها لو وقعت في حال المرض وتوقع الوفاة ، وقد مر بنا حديث رسول الله و وقد سئل أي الصدقة أعظم ؟ أنه قال : ﴿ أَنْ تَصدق وأنت صحيح شحيح ، تخشى الفقر ، وتأمل الغني . . . الحديث ، وقد مر . (٢)

- الصدقة فى حال الإعسار أفضل من صدقة من لا يتصدق إلا من الساع حال وفراغ ، بال . وقد مر بنا كذلك حديث المصطفى عليه الصلاة والسلام وقد سئل أى الصدقة أفضل ؟ قال : « جهد مقل أو سر إلى فقير » (١٠) .

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير ٢١٤/٣

<sup>(</sup>٢) تغسير ابن کثير ٢١٤/٣

<sup>(</sup>٢) رواء البخاري في الزكاة .

<sup>(</sup>٤) رواء أحد

وقد قال الله تعالى : ﴿ وسارعوا إلى مغفرة من ربكم وجنة عرضها السموات والأرض أعدت للمتقين . اللين يتفقون في السراء والضراء والكاظمين الغيظ والعافين عن الناس ، والله يحب المحسنين ) (١) .

فقد بينت هاتان الآيتان أن هذه الصفات السامية من اتصف بواحدة منها فقد صار من المتقين ، ووصل إلى مقام الإحسان ، وأنه محبوب من الله ومن أحبه الله أحبه أهل السماء ، وأهل الأرض وسائر الخلق .

قال رسول الله ﷺ: « إذا أحب الله عبدا نادى جبريل ـ يا جبريل إنى أحب فلانا فأحبه ، قال : فيحبه جبريل ، ثم ينادى جبريل في أهل السياء : إن الله يحب فلانا فأحبوه ، فيحبه أهل السياء ثم يوضع له القبول في الأرض . . . الحديث » . (")

وفى آفاق مكارم الأخلاق يرفع الله سبحانه وتعالى قدر نبيه الكريم بهذه الوصية الجامعة التى يوصينا بها النبى عليه الصلاة والسلام كذلك فيقول: «أوصانى ربى بتسبع أوصيكم بهن: أوصانى بالإخلاص فى السر والعلائية، والعدل فى الرضا والغضب، والقصد فى الغنى والفقر، وأن أصل من قطعنى وأعطى من حرمنى، وأعفو عمن ظلمنى، وأن يكون نطقى ذكرا، وصمتى فكرا ونظرى عبرا».

وهذا الحديث يسترشد بضوء الآية الكريمة : ﴿ وَلَمْ صَبَّرُ وَعَفْرُ إِنْ ذَلِكُ لَمْ عَزْمُ الْأُمُورِ﴾ (٣) .

- بين عليه الصلاة والسلام أنه إذا كانت صلة الرحم من الفضائل



<sup>(</sup>١) سورة أل عمران : ١٣٣ . ١٣٤

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري وغيره من حديث ابي هريرة رضي افد عنه

<sup>(</sup>۳) سورهٔ الشوری : ۴۴

الواجبة ، فإن صلة رحمك إذا قطعوك هي التي تعد صلة حقا ؛ لأن لها المسارية على غيرها : يقول عليه الصلاة والسلام : « ليس الواصل بالمكافىء ، ولكن الواصل الذي إذا قطعت رحمه وصلها » . (1)

أى ليس الواصل الذى يظفر بعظيم الأجر، وجزيل النواب، من يكافىء رحمه وصلا بوصل، لكن الواصل الكامل هو الذى يصل أرحامه الذين يقطعونه، ويجفونه، لأن هذا يجاهد نفسه، ويغالب نوازعها، وهو مقام المختار عليه الصلاة والسلام، ومقام من كان له بالمختار عليه الصلاة والسلام، ومقام من كان له بالمختار في أسوة حسنة.

ـ العمل من أصحاب رسول الله على عموما أفضل من عمل من بعدهم ، وأعمال السابقين منهم أزكى من أعمال اللاحقين .

قال سبحانه وتعالى: ﴿ لا يستوى منكم من أنفق من قبل الفتح وقاتل أولئك أعظم درجة من الذين أنفقوا من بعد وقاتلوا وكلا وعد الله الحسنى ﴾. (1) وقال عليه الصلاة والسلام: « لو أنفق أحدكم مثل أحد ذهبا ما بلغ مد أحدهم ولا نصيفه ». (1)

ولا نعدو الحقيقة إذا قلنا إنَّ عمل أبي بكر الصديق رضى الله عنه أذكى وأفضل من غيره فإنه أسبق السابقين ، وأقرب المقربين ، وسيد الصديقين ، وأسخى المنفقين والمتصدقين ، وإذا كان رسولنا على قد تفرد بمقام رفيع في العبادة ، حتى كأنه العبد دون سواه ، كما سبق أن ذكرناه وأوضحناه فإن الصديق رضى الله عنه قد انفرد بمقام فريد في الصحبة ، لم يتح لغيره حتى كأنه الصاحب دون سواه قال الله تعالى : ﴿ إلا تنصروه فقد نصره الله إذ أخرجه الذين كفروا ثاني اثنين إذ هما في الغار إذ يقول

<sup>(</sup>١) رواء البخاري

<sup>(</sup>٢) سورة الحليد : ١٠

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري .

لصاحبه : لا تحزن إن الله معنا كه . (١)

وهـ الله المساحب الوحيد هو الصديق الأكبر بإجماع المفسرين واتفاق كلمة المسلمين . وقد قال عليه الصلاة والسلام كذلك : وهل أنتم تاركوا - لى - صاحبي، (٢) . يقصد الصديق رضى الله عنه .

العبادة من المتقين أعظم أجراً ، وأبقى أثرا وأطيب ثمرا من عبادة غيرهم ، وهذا لأن التقوى تصحح الأعمال وتصلحها ، وتباركها من جميع جهاتها ، من ظاهرها ، وباطنها ، من لبها وحقيقتها من هيكلها وشكلها ، من ثمرتها وما يترتب عليها .

قال تعالى : ﴿ وَمِن يَتِّقَ اللهُ يَكُفُر عَنْهُ سَيْئَاتُهُ وَيَعَظُمُ لَهُ أَجِراً ﴾ . (٣) وقال : ﴿ مِن ذَا اللَّذِي يَقْرَضَ الله قَرْضًا حَسْنًا فَيضَاعَفُهُ لَهُ أَضْعَافًا كَثْيَرَةً وَاللهُ يَقْبَضُ وَيُبِسَطُ وَإِلَيْهُ تَرْجَعُونَ ﴾ (١) .



<sup>(</sup>١) سورة التوبة : ١٠

<sup>(</sup>٢) البخَّاري : ح : ٣٦٦١ .

<sup>(</sup>٢) سورة الطلاق : ٥

<sup>(</sup>t) سورة البقرة : ٢٤٥

### ٢ . اختلاف ثواب العبادة باختلاف الأزمنة

كها أن فى النماس الفاضل المبارك الذى تشع بركته على من حوله فتبشرهم بالخمير، وتختهم عليه، وتنفرهم عن الشر، وتنفذهم منه، والذى ليس له فيمن حوله هذه الآثار الطيبة، فكذلك الأزمنة: من السنين والشهور والليالي والأيام: فيها المبارك الذى يتضاعف خيره، ويتضاءل شره، وفيها ما يقل خيره.

فمن حيث السنين والأعصر ، كان عصر النبي على خير العصور على الإطلاق لما كان فيه من بركات الوحى والقرآن ، والهدى والعرفان ، والتهل والإيان ، والرضا والتسليم ، وإحقاق الحق ، وإبطال الباطل ، وإظهار الشريعة ، وكبح جنود الشيطان : من عبدة النيران ، وعبدة الأوثان ، وعبدة الصلبان ، ودحض حجتهم ، وكسر شوكتهم ، تلك البركات التي لم يكن مثلها لنبى من الأنبياء ، ولا في أي عصر من العصور وإشارة إلى هذا المعنى يقسم الله جل جلاله بعصره عليه الصلاة والسلام فيقول : هذا المعنى يقسم الله جل جلاله بعصره عليه الصلاة والسلام فيقول : ﴿ والعصر ، إن الإنسان لفي خسر ، إلا الذين آمنوا وعملوا الصالحات وتواصوا بالحبر ﴾ . (١) كما يقسم سبحانه وتعالى بحياته وتواصوا بالحسر العظيم بها تم فيه من إكمال الدين ، وإنمام النعمة على المؤمنين وتنزل النصر العظيم والفتح المبين ، فيقول : ﴿ لعمرك إنهم لفي ممكرتهم يعمهون ﴾ . (١)

ومن حيث الشهور فإن لشهر رمضان بركاته وتفحاته : ففيه طائفة من العبادات التي ترقى بالعبد وتؤهله لمرتبة أعلى من الصلاح والتقي ، فيه

<sup>(</sup>١) سورة العصر

<sup>(</sup>٢) سورة الحيير : ٧٧

الصيام الذي يقول عنه الصادق المصدوق صلوات الله وسلامه عليه فيها يرويه عن ربه: «كل عمل ابن آدم له إلا الصيام فإنه لى ، وأنا أجزى به ه . (۱) وفيه القيام ولمه أجره وفضيلته ، وفيه تلاوة القرآن الكريم ولها منزلتها العظيمة في تربية النفوس ، وتزكيتها ، ومعالجة القلوب وتصفيتها ، والسمو بالأرواح وترقيتها ، ثم له أكبر الأثر في تعليم المرء وتذكيره بها يرضى الله أن يأتيه ، وما يكره أن يقارفه ، وكل هذه عبادات تترك آثارها على غرس الأخلاق الكريمة والصفات الفاضلة في نفس العبد .

وبحسبنا أن نذكر ذلك الحديث المروى في الصحيح عن ابن عباس رضى الله عنها قال : « كان رسول الله على أجود الناس بالخير ، وكان أجود ما يكون في رمضان حين يلقاه جبريل ، وكان جبريل يلقاه كل ليلة من ليالي رمضان فيدارسه القرآن فلرسول الله في أجود بالخير من الربح المرسلة ». (٦) يقول عليه الصلاة والسلام : « من صام رمضان إيهانا واحتسابا غفر له ما تقدم من ذنبه ، ومن قام رمضان إيهانا واحتسابا غفر له ما تقدم من ذنبه ». (١)

وإذا كان رمضان من أفضل الشهور ، بل هو أفضلها على الإطلاق فإن أفضل لياليه ليلة القدر ، فإن فضلها على سائر الليالى ، كفضل آية الكرسى على غيرها من آى القرآن الكريم .

وكمونها ليلة السمابع والعشرين أشهم ، وكونها في الوتر من العشر الأواخر ، وأنها متنقلة في هذه الليالي من عام إلى عام أظهر محجة وأقوى

<sup>(</sup>١) رواء الشيخان

<sup>(</sup>٢) رواء الشيخان

<sup>(</sup>٣) رواء الشيخان

حجة ، والأخذ به وقوف مع البصيرة والدليل ، واهتداء إلى سواء السبيل . يقول سبحانه وتعالى : ﴿ إِنَا أَنْزَلْنَاهُ فَى لَيْلَةُ القدر ، وما أدراكُ ما لَيْلَةُ القدر ، لَيْلَةُ القدر ، لَيْلَةُ القدر خير من ألف شهر ، تنزل الملائكة والروح فيها بإذن ربهم من كل أمر سلام هي حتى مطلع الفجر ﴾ . (")

والواقع أن العشر الأواخر من شهر رمضان المبارك أيام فاضلة كريمة يضاعف فيها الثواب ، ولذلك كان رسول الله على يجتهد في عبادة ربه والإقبال عليه فيها أكثر نما يجتهد في غيرها .

فعن عائشة رضى الله عنها أنها قالت : كان رسول الله ﷺ يجتهد في رمضان ما لا يجتهد في رمضان ما لا يجتهد في غيره ، وكان يجتهد في غيره . (١)

وقالت: كان رسول الله على إذا دخل العشر الأواخر من رمضان أحيا الليل كله ، وأيقظ أهله ، وجد وشد المئزر) (٣) قال أهل الحديث: قد يكون المراد بقولها رضى الله عنها أحيا الليل أنه أحيا الليل كله فعلا ، وقد يكون المراد إحياء معظم الليل على طريق المبالغة ، وهو المعتمد ، ومرادها بإيقاظ أهله إيقاظ نسائه رضى الله عنهن للصلاة ، واغتنام هذه الأوقات المباركة التي تتنزل فيها الرحمة وتعم البركات ، وفي الصلاة والضراعة ، المباركة التي تتنزل فيها الرحمة وتعم البركات ، وفي الصلاة والفوز برضا المبر المتعال ، وأما الجد ، فهو الاجتهاد في العبادة كما سبق في حديثها . وأما شد المئزر فقد يكون على ظاهره ، وأنه يشد مئزره حقيقة جدا في العبادة ، والراجح أن المراد به اعتزال النساء ، والتفرغ الكامل للعبادة ، العبادة ، والراجح أن المراد به اعتزال النساء ، والتفرغ الكامل للعبادة ، فإنه كان عليه الصلاة والسلام يعتكف العشر الأواخر من رمضان حتى كان

<sup>(</sup>١) سورة القدر. بتهامها

<sup>(</sup>٢) متفق عليه

<sup>(</sup>٢) متقل عليه

العمام اللذى توفى فيه اعتكف لربه عشرين يوما ، وقد قال تعمالى : ﴿ وَلَا تَبَاشُرُوهُنَ وَأَنْتُمَ عَاكُفُونَ فِي المُسَاجِدُ ﴾ (١) .

. ثم من الشهور الفاضلة ذات الشأن عند الله ، والعمل فيها له فضيلته الطاهرة الأشهر الحرم : ذو القعدة ، وذو الحجة ، والمحرم ، ورجب . وقد حذر الله فيها من الفسوق والعصيان فقال : ﴿ إِنْ علم الشهور عند الله اثنا عشر شهراً في كتاب الله يوم خلق السموات والأرض ، منها أربعة حرم ذلك الدين القيم ، فلا تظلموا فيهن أنفسكم ﴾ . (١)

وعن مجيبة الباهلية عن أبيها أو عمها أنه أتى رسول الله على ، ثم الطلق فأتاه بعد سنة ، وقد تغيرت حاله وهيئته ، فقال يا رسول الله : أما تعرفنى قال : (ومن أنت ) ؟ قال : أنا الباهلى الذى جئتك عام الأول ، قال : وفيا غيرك وقد كنت حسن الهيئة » ؟ قال : ما أكلت طعاما منذ فارقتك إلا بليل ، فقال رسول الله على : « عذبت نفسسك » ثم قال : « صم شهر الصبر ويوما من كل شهر » . قال : زدنى فإن بى قوة ، قال : « صم عنومين » قال : زدنى ، قال : « صم ثلاثة أيام » قال : زدنى فان بى الفال : « صم من الحرم ، واترك ، صم من الحرم واترك » وقال : بأصابعه قال : « صم من الحرم ، واترك ، صم من الحرم واترك » وقال : بأصابعه الثلاث فضمها ثم أرسلها . (1)

وقد قال عليه الصلاة والسلام: « أفضل الصيام بعد رمضان شهر الله المحرم ، وأفضل الصلاة بعد الفريضة صلاة الليل » . (١)

- ومن الأوقات الفاضلة كذلك عشر ذى الحجة ، والأحاديث صريحة في فضله ، وتضاعف ثواب العمل فيه ، قال عليه الصلاة والسلام : « ما

<sup>(</sup>١) سورة التوبة . ٣٦

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ١٨٧

<sup>(</sup>۲) رواه أبو داود

<sup>(</sup>ا) رواه مسلم

من أيام العمل الصالح فيها أحب إلى الله منه في هذه الأيام » قالوا: ولا الجهاد في سبيل الله ؟ قال : « ولا الجهاد في سبيل الله إلا رجل خرج بنفسه وماله فلم يرجع من ذلك بشيء ». (١)

وقد قال الله تعالى : ﴿ والفجر وليال عشر ﴾ فهذه الليالي العشر هي عشر ذي الحجة في رأى جمهرة المفسرين .

ومن الأوقات الفاضلة يوم عرفة وهو يوم مبارك عظيم يبرز المؤمنون فيه لربهم في عرفات يدعون ويسألون ويتضرعون ، وفيه يحصل للمخلصين من ربهم خير عظيم ، إذ تغفر لهم ذنوبهم ، ويتوب عليهم ربهم ، ويبدل سيئاتهم حسنات .

قال عليه الصلاة والسلام وقد سئل عن صوم يوم عرفة « يكفر السنة الماضية والباقية » (٢) وصومه لغير الحاج ، أما الحاج فالوقوف والدعاء والضراعة .

ومن الأيام الفاضلة التي يسن صيامها والتقرب إلى الله فيها يوم عاشوراء .

وهو اليوم العاشر من شهر المحرم ـ فعن أبى قتادة رضى الله عنه أن رسول الله على سئل عن صوم يوم عاشوراء فقال: « يكفر السنة الماضية » . وقد كان رسول الله على يصومه ، ويحرص على ذلك ؛ ويأمر به أصحابه رضى الله عنهم . فعن أبن عباس رضى الله عنهم! أن رسول الله عنهم عاشوراء وأمر بصيامه . (") ويلحق بهذا اليوم في الفضيلة يوم

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري

<sup>(</sup>۲) رواد مسلم

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم

ومن هذه الليالى التى وقع فيها الأختلاف قديها ، ولا يزال قائها إلى الآن : ليلة النصف من شهر شعبان ، وقد وردت فيها طائفة من الأحاديث الشريفة عنى بإيراد كثير منها الإمام الحافظ ركى الدين المنذرى في كتابه النافع (الترغيب والترهيب).

فمن ذلك مارواه البيهقي عن عائشة رضى الله عنها أنها قالت: «قام رسول الله هي من الليل فصلى ؛ فأطال السجود حتى ظننت أنه قد قبض ، فلها رأيت ذلك قمت حتى حركت إبهامه فتحرك ، فرجعت فسمعته يقول في سجوده: «أعوذ بعفوك من عقابك ، وأعوذ برضاك من سخطك ، وأعوذ بك منك إليك ، لا أحصى ثناء ، عليك ، أنت كها أثنيت على نفسك » ، فلها رفع رأسه من السجود وفرغ من صلاته قال : «ياعائشة أو ياحمياء: أظننت أن النبي هي قد خاس بك ؟ » قلت : لا والله يارسول الله ، ولكني ظننت أنىك قبضت لطول سجودك فقال : « أندرين أي ليلة هذه » ؟ قلت : الله ورسوله أعلم ، قال : « هذه ليلة النصف من شعبان ، إن الله . عز وجل . يطلع على عباده في ليلة النصف من شعبان ، فيغفر للمستغفرين ويرحم المسترحمين ، ويؤخر أهل الحقد كما هم » . (١)

فبينها يقبل هذه الأحاديث جماعة من أهل الحديث ، ويرون أن طرقها وإن كانت ضعيفة فإنها بانضهام بعضها إلى بعض تكتسب قوة ، وعلى رأس هؤلاء الإمام البيهقي رحمه الله ، فمنهم من يرى أنها أحديث شديدة الضعف وأن ضعفها لا ينجبر ، ولا تصلح لتقوية بعضها ببعض ، بل إن بعضها يوهن بعضا . أما الكلام في العمل بها ، وصيام نهارها دعاء ،

 <sup>(</sup>۱) قال الحافظ المنذرى: رواه البيهقي عن طريق العلاه بن الحاوث عنها ، وقال : هذا مرسل جهد ، يعني أن العلاه
 أ يسمع من عائشة

ومن هذه الليالى التى وقع فيها الأختلاف قديها ، ولا يزال قائها إلى الآن : ليلة النصف من شهر شعبان ، وقد وردت فيها طائفة من الأحاديث الشريفة عنى بإيراد كثير منها الإمام الحافظ ركى الدين المنذرى في كتابه النافع (الترغيب والترهيب) .

فمن ذلك مارواه البيهقي عن عائشة رضى الله عنها أنها قالت: وقام رسول الله هي من الليل فصلى ؛ فأطال السجود حتى ظننت أنه قد قبض ، فلها رأيت ذلك قمت حتى حركت إبهامه فتحرك ، فرجعت فسمعته يقول في سجوده : وأعوذ بعفوك من عقابك ، وأعوذ برضاك من سخطك ، وأعوذ بك منك إليك ، لا أحصى ثناء ، عليك ، أنت كها أثنيت على نفسك » ، فلها رفع رأسه من السجود وفرغ من صلاته قال : وياعائشة أو ياحمراء : أظننت أن النبي في قد خاس بك ؟ » قلت : لا والله يارسول الله ، ولكني ظننت أنك قبضت لطول سجودك فقال : و هذه ليلة و أندرين أي ليلة هذه » ؟ قلت : الله ورسوله أعلم ، قال : « هذه ليلة النصف من شعبان ، إن الله ـ عز وجل ـ يطلع على عباده في ليلة النصف من شعبان ، فيغفر للمستغفرين ويرحم المسترحمين ، ويؤخر أهل الحقد كما هم » . (1)

فبينها يقبل هذه الأحاديث جماعة من أهل الحديث ، ويرون أن طرقها وإن كانت ضعيفة فإنها بانضهام بعضها إلى بعض تكتسب قوة ، وعلى رأس هؤلاء الإمسام البيهقي رحمه الله ، فمنهم من يرى أنها أحداديث شديدة الضعف وأن ضعفها لا ينجبر ، ولا تصلح لتقوية بعضها ببعض ، بل إن بعضها يوهن بعضا . أما الكلام في العمل بها ، وصيام نهارها دعاء ،

 <sup>(</sup>١) قال الحافظ المنذري : رواه البيهش عن طريق العلاء بن الحارث عنها ، وقال : هذا مرسل جيد ، يعنى أن العلاء لم يسمع من عائشة

وصلاة ، وتلاوة لبعض سور القرآن فكالكلام في يوم عاشوراء ، وأنه ماينبغي الحد أن ينكر فيها على أحد .

غير أنه ينبغي أن نبين أن هناك أمورا ابتدعها الناس فيها ، من ملوات مخصوصة ، وألوان من الدعاء في تقريرها ، وتسويغها تعسف ظاهر ، وفيها أخطاء ظاهرة ، ولكن لا ينبغي لمن وظيفته الدعوة إلى الله ، أن يصد الناس عن بيوت الله ، وعن الضراعة إليه ، والإقبال نحو مرضاته ، ولو على وجه ضعيف ، وبخاصة وأن كثيرا من هذه العبادات هي من القربات والمستحبات في سائر الأيام ، وعموم الأوقات ، وعلينا أن نعلم من القربات والمستحبات في سائر الأيام ، وعموم الأوقات ، وعلينا أن نعلم الناس أن يتعرفوا إلى ربهم ، بالفقه في دينه قبل أن يسألوه وأن من تعرف إلى الله في الشدة ، وأنه : ﴿ إنها يتقبل الله من المتقين ﴾ . (١) والله ولى التوفيق والقبول ، وهو حسبنا ونعم الوكيل . . . المتقين ﴾ . (١) والله ولى التوفيق والقبول ، وهو حسبنا ونعم الوكيل . . . .

- ومن الأوقات الفاضلة التي يفاض فيها العطاء ، ويكشف فيها عن البصيرة الغطاء ، الثلث الأخير من الليل : وقد ورد فيه حديث صحيح : وينزل ربنا إلى السياء الدنيا إذا كان الثلث الأخير من الليل ، وذلك كل ليلة ، فيقول : ألا من سائل فأعطيه ، ألا من مسترزق فأرزقه ، ألا من مستغفر فأغفر له ، ألا كذا ألا كذا حتى يطلع الفجر ، (٢)

ومن الأوقات الفاضلة يوم الجمعة : وهو عيد أسبوعى للمسلمين ضل عنه اليهود والنصارى وهدانا الله إليه كها جاء فى الحديث الصحيح . قال عليه الصلاة والسلام : « إن من أفضل أيامكم يوم الجمعة فأكثروا على من الصلاة فيه ، فإن صلاتكم معروضة على ، قالوا : يارسول الله وكيف

<sup>(</sup>١) سورة المائدة : ٢٧

<sup>(</sup>۲) متفق عليه ،

تعرض صلاتنا عليك وقد أرمت قال : يقول : بليت ، قال : «إن الله حرم على الأرض أجساد الأنبياء » . (١)

غير أن اغتنام فضيلة الجمعة إنها هو بالذكر وتلاوة القرآن ، والصلاة على النبى عليه الصلاة والسلام ، والمبادرة إلى أداء صلاة الجمعة ، بجميل الطهارة ، وحسن الهيئة ، وتطهير الظواهر والسرائر ، أما تخصيص ليلتها بالقيام من بين الأيام فقد ثبت النبى عنه .

العبادة فى أوقات الفتن والقلاقل والغفلات وإدبار الزمان لها شأنها عند الله قال عليه الصلاة والسلام: « العبادة فى الهرج كهجرة إلى ، (١) وقال: «بدأ الإسلام غريبا وسيعود غريبا فطوبى للغرباء » . (١)

وقال: « ذاكر الله في الغافلين كالشجرة الخضراء بين الهشيم ». وقال: « يأتي على الناس زمان للعامل فيه أجر خسين منكم ، قالوا منا أو منهم ؟ قال: بل منكم ». (1)

ترتبط العبادات بأحوال وأوقات وأشخاص ومناسبات ، وكلما وقعت العبادات في أكمل حالاتها كان ثوابها أكبر ، وأثرها أعظم وأدوم ، فليست الصلاة في آخر الوقت كالصلاة في أوله ، وليست صلاة الرجل للفريضة في بيته كصلاته لها في المسجد ، وليست صلاة الفرد ، كصلاة الجماعة ، بيته كصلاته لها في المسجد ، وليست صلاة الفرد ، كصلاة الجماعة ، وهكذا . . والصدقة لها أحوال ، فليس من سارع إليها طيبة بها نفسه ، كمن تقاعس عنها ، وأكره عليها ، وكان ضيق الصدر ، كئيب النفس ،

<sup>(</sup>١) رواه أبو دايد بإسناد صحيح .

<sup>(</sup>۲) رواء مسلم .

<sup>(</sup>۳) رواه مسلم

<sup>(</sup>٤) رواه ابو نعيم في الحلية ,

والصدقة على القريب أفضل من الصدقة على الفقير، وعلى القريب الكاشح أفضل من غيره، وصدقة السر أفضل من صدقة العلانية، لما فيها من البعد عن الرياء وحفظ كرامة المتصدق عليه، والصدقة في سبيل الله أفضل من غيرها من الصدقات.

قد يكون اختلاف ثواب العبادة راجعا إلى اختلاف الباعث عليها ، والعاطفة التي تثيرها ، وتدفع إليها .

إن العمل قد يكون ضيلا ، ولكن قد تدفع إليه عاطفة قوية من الرحة والشفقة تجعله عملا مبرورا مشكورا ، ترفع به درجات ، وتحط به سيئات . . . وقد ثبت عن النبي على أنه قال : «بينها رجل يمشى بطريق اشتد عليه العطش ، فوجد بئرا فنزل فيها فشرب ثم خرج ، وإذا كلب يلهث يأكل الثرى من العطش ، فقال الرجل : لقد بلغ هذا الكلب من العطش مثل الذي كان بلغ متى ، فنزل البئر فملا خفه ماء ، ثم أمسكه بفيه حتى رقى فسقى الكلب ، فشكر الله تعسالي له فغفر له ، قالوا : بارسول الله وإن لنا في البهائم لأجرا ؟ قال : « في كل كبد رطبة أجر » .

وفى رواية «إن امرأة بخيا رأت كلبا ، في يوم حار ، يُطيف ببتر ، قد أدلع لسانه من العطش ، فنزعت له موقها ، فغفر لها به (١)

وفى مقابل هذا: قد تحق كلمة العذاب على عبد، بسبب خطيئة ظاهرها أنها أمر يسير، ولكنها وزر كبير، وبلاء مستطير لدلالتها على قسوة القلب، وموت عاطفة الرحمة. يقول عليه الصلاة والسلام: « دخلت امرأة النار في هرة حبستها، لاهي أطعمتها وسقتها، ولا هي تركتها تأكل من خشاش الأرض ». (٢)

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (موقها) : الموق : خف غليظ يلبس فوق الخف ج (أمواق) .

<sup>(</sup>۱) روہ مسلم (مولو) ) ہنوی : حصہ حدیث پیشی توی احصہ ج رسر ۲۱ دیلہ بالا در بار در

<sup>(</sup>٢) رواء الإمام البخارى

ومن عامل الخلق بالإحسان أحسن الله إليه ، ومن شدد عليهم ، شدد الله عليه ، وقد قال الله تبارك وتعالى : ﴿ هل جزاء الإحسان إلا الإحسان ﴾ . (١)

فمن عفا عن الناس ابتغاء عفو ربه عفا الله عنه ، ومن تجاوز عنهم التهاسا لتجاوز ربه فاز بمطلوبه ، وظفر بمحبوبه ، ومن يسر على الناس يسر الله عليه . ومن فرج عنهم الكرب ، فرج الله عنه كرب يوم القيامة .

قال تعالى: ﴿ ولا يأتسل أولو الفضل منكم والسعة أن يؤتوا أولى القربى والمساكين والمهاجرين في سبيل الله ، وليعفوا وليصفحوا ألا تجبون أن يغفر الله لكم والله غفور رحيم ﴾ (٢) وقال : ﴿ فمن عفا وأصلح فأجره على الله ﴾ . (٣)

وعن أبى هريرة رضى الله عنه أن رسول الله على قال : « كان رجل يداين الناس وكان يقول لفتاه : إذا أتيت معسرا ؛ فتجاوز عنه لعل الله أن يتجاوز عنا ، فلقى الله فتجاوز عنه ». (1)

وعن حذيفة رضى الله عنه أنه قال : ﴿ أَتَى الله بعبد من عباده ، آتاه الله مالا فقال له : ماذا عملت فى السدنيا ؟ قال : ﴿ ولا يكتمون الله حديثا ﴾ . قال يارب آتيتنى مالك وكان من خُلُقى الجواز ، فكنت أتيسر على الموسر وأنظر المعسر ، فقال الله تعالى : أنا أحق بذا منك تجاوزا عن عبدى ، (٩)

فقال عقبة بن عامر وأبو مسعود الأنصارى رضى الله عنهيا: هكذا سمعناه من رسول الله ﷺ.

<sup>(</sup>١) سورة الرحمن : ٢٠٠

<sup>(</sup>٢) سورة النور: ٢٢

<sup>(</sup>۳) سورة الشورى : ٠ ] (٤) متفق علبه

<sup>(4)</sup> رواء مسلم .

وعن ابن عمر رضى الله عنها أن رسول الله عنها أن المسلم أخبر المسلم: لا يظلمه ولا يسلمه ، من كان في حاجة أخيه كان الله في حاجته ، ومن فرج عن مسلم كربة من كرب الدنيا ، فرج الله عنه كربة من كرب يوم القيامة . ومن يسر على معسر ؛ يسر الله عليه في الدنيا والآخرة . ومن ستر مسلما ؛ ستره الله في الدنيا والآخرة . والله في عون العبد ماكان العبد في عون أخيه . ومن سلك طريقا يلتمس فيه علما ؛ سهل الله به طريقا إلى الجنة ، وما اجتمع قوم في بيت من بيوت الله ، يتلون كتاب أله ، ويتدارسونه بينهم ، إلا نزلت عليهم السكينة ، وغشيتهم الرحمة ، وحفتهم الملائكة ، وذكرهم الله فيمن عنده ه . (1)

<sup>(</sup>١) متفق عليه .

# الباب الثانى العبادة والإيمان

مبق أن عرفنا أن العبادة فى الإسلام محضوع لله تبارك وتعالى ، وحب له ، وخشية منه ، وإذن وجب علينا أن نعرف ربنا الذى نخصه بالعبادة ، ونتوجه بها إليه وحده حتى تكون العبادة صحيحة متقبلة .

إن الإيهان بالله تبارك وتعالى خالقا للكون ، مدبرا لأموره ، وأنه واحد لا شريك له ولا نظير ، ولا ند ولا مثيل ، متفرد بصفات الكهال و الجلال والجهال ، منزه عن مشابهة خلقه في الذات والصفات والأفعال ، وأنه بكل شي وعلى كل شي وقدير .

إن الإيهان بالله على هذا النحو الذي عرضناه ، والذي وضحه وفصله خاتم المرسلين صلوات الله وسلامه عليه هو الفيصل بين الإسلام والكفر ، وهو الفارق بين المسلمين الذين هم أولياء الرحمن ، والكافرين الذين هم أولياء الشيطان .

وعملى هذا الأساس الواضع يتوقف العمل ، وتتحدد الوجهة ، إذ ليس من أعرض عن أمر الله ، واتخذ إلهه هواه ، كمن استجاب لوبه ، وأذ عن لأمره : ﴿ أفمن يمشى مكبا على وجهه أهدى أم من يمشى سويا على صراط مستقيم ﴾ . (1)

والعبادة التي يرضاها الله ويتقبلها ويثيب عليها هي التي تقوم على اعتقاد صحيح ، وإيهان سليم .

وآيات القرآن الكريم متظاهرة على أنه لا يتقبل العمل إلا من مؤمن ، وأنه لا بد من الإيهان بمحمد على أنه لا بد من الإيهان بمحمد على ، إذ الإيهان به إيهان بالرسل جميعا ، وأما الكفر به ، والإعراض عن دينه فهو كفر بالله ، وتفريق بين الله ورسله ، قال تعالى : ﴿ أما من ظلم فسوف نعذبه ثم يرد إلى ربه فيعذبه عذابا

<sup>(1)</sup> سورة : الملك ٢٢ .

نكرا ، وأما من آمن وعمل صالحا فله جزاءً الحسنى ، وسنقول له من أمرنا يسرا كه (١) وقال : ﴿ إِن اللَّذِينَ يَكَفَرُونَ بِاللَّهِ وَرَسِلُهُ وَيَرِيلُونَ أَنْ يَفْرَقُوا بَيْنَ اللَّهُ وَرَسِلُهُ وَيُرِيلُونَ أَنْ يَتَخَلُّوا بَيْنَ اللَّهُ وَرَسِلُهُ ، ويقولُونَ نؤمن ببعض ونكفر ببعض ويريدون أن يتخلوا بين ذلك سبيلا ، أولئك هم الكافرون حقا ، وأعتدنا للكافرين عذابا مهينا كه . (١) .

وقال: ﴿ الذين كفروا وصدوا عن سبيل الله أضل أعالهم ، والذين آمنوا وعملوا الصالحات ، وأمنوا بها نزل على محمد وهو الحق من رجم كفر عنهم سيئاتهم وأصلح بالهم ، ذلك بأن الذين كفروا اتبعوا الباطل وأن الذين آمنوا اتبعوا الحق من رجم كذلك يضرب الله للناس أمثالهم ﴾ (٢) وقال : ﴿ مثل الذين كفروابرهم أعهالهم كرماد اشتدت به الريح في يوم عاصف لا يقدرون مما كسبوا على شيء ذلك هو الضلال البعيد ﴾ (١) .

من هذا الإيهان السليم الذي يستند إليه كل عمل ، وتقوم على أساسه كل عبادة يستمد المسلم طاقته ، ويحدد سيره ، ويبلغ بعون ربه غايته .

وهذا الإيهان متى استقر فى القلب ، وتمكن من الفؤاد ؛ ظهرت آثاره ، وأشرقت أنواره ، رغبة فى الخير ، واندفاعا إليه ، وحبا لأهله ، وتضحية بالنفس والنفيس فى رفعة وإظهار ما يعتقد أنه حق ، وظهرت آثاره كذلك فى تخلق صاحبه بالأخلاق الفاضلة المحمودة ، وطرح الشيم المرذولة المذمومة ، ولذلك فحين يأمر القرآن المؤمنين أو ينهاهم فيها يعظهم به ، ويصلح به من شئونهم فإنه بخاطبهم ويحثهم على العمل بعنوان كونهم مؤمنين ، بقول مبحانه : ﴿ يَاأَيّها الذّين استجيبوا للله وللرسول إذا دعاكم

<sup>(</sup>١) - سورة الكهف : ٨٨ . ٨٨ .

<sup>(</sup>٢) سررة النساء : ١٥٠ - ١٥١

<sup>(</sup>۲) مورة محمد 🚓 : ۱ .. ۳ .

<sup>(1)</sup> سورة أبراهيم : ١٨

ا يحييكم كه (') ، ويقول : ﴿ يَاأَيُّهَا الذَّينَ آمنُوا قُوا أَنفُسكُم وأُهليكُم نارا كه (') ، ويقول : ﴿ يَاأَيُّهَا الذَّينَ آمنُوا أُوفُوا بِالْعَقُودِ ﴾ ('') ، ويقول : ﴿ يَا أَيُّهَا الذِّينَ آمنُو لا تَقَدَّمُوا بِينَ يَدَى الله ورسوله واتقوا الله إن الله سميع عليم كه ('') ، ويقول : ﴿ يَاأَيُّهَا الذِّينَ آمنُوا اذْكُرُوا الله ذَّكُرا كثيرًا وسبحوه بكرة وأصيلا ﴾ . ('')

وكذلك يفعل رسول الله ﷺ فيها ينصح به المؤمنين فيقول: « من كان يؤمن بالله واليوم الآخر عليكرم ضيفه ، ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيرا أو فليصل رحمه ، ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيرا أو ليصمت » (1) .

وتماثير الإيهان في الحث على العمل أمر يدركه الإنسان بفطرته ، وجبلته ، ولعل أفضل من عبر عن هذا المعنى ذلك الشاعر المسلم شرف الدين البوصيرى ، صاحب المدائح النبوية المشهورة البردة ، والهمزية :

وإذا حلت الهداية قلباً نشطت في العبادة الأعضاء

وقد قرن القرآن الكريم الإبهان بالعمل الصالح ، وهما مقترنان فلا يوجد إيهان قوى لا يدفع إلى عمل صالح ، ولا يوجد عمل يمكن أن يوصف بأنه صالح إلا إذا قام على إيهان صحيح ، واعتقاد سليم .

قال الله تعالى : ﴿ إِن اللَّهِن آمنوا وعملوا الصالحات يهديهم ربهم بإيانهم تجرى من تحتهم الأنهار في جنات النعيم ، دعواهم فيها سبحانك

 <sup>(</sup>١) سورة الأنفال : ٢٤

<sup>(</sup>٢) سورة التحريم : ٦

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة : الاولى

 <sup>(</sup>٤) سورة الحجرات : الاولى
 (٩) سورة الاحزاب : ٤١ ، ٤١

<sup>(</sup>١) متفق عليه .

اللهم وتحيتهم فيها سلام وآخر دعواهم أن الحمد لله رب العالمين ﴾ (ا) وقال: ﴿ إِنَّ اللَّهِنَ آمنوا وعملوا الصالحات إِنَّا لا نضيع أَجر من أحسن عملا ﴾. (ا) وقال: ﴿ إِنَّ السَّذِينَ آمنوا وعملوا الصالحات كانت لهم جنات الفردوس نزلا ﴾ (ا) وقال: ﴿ إِنَّ اللَّيْنَ آمنوا وعملوا الصالحات سيجعل لهم الرحمن ودا ﴾ (ا) وقال: ﴿ إِنَّ اللَّيْنَ آمنوا وعملوا الصالحات أولئك هم خير البرية ﴾ (ا) وقال: ﴿ والعصر، إِنَّ الإِنْسَانَ لَفَي خسر، أولئك هم خير البرية ﴾ (ا) وقال: ﴿ والعصر، إِنَّ الإِنْسَانَ لَفَي خسر، إِلَّ اللَّيْنَ آمنوا وعملوا الصالحات وتواصوا بالحق وتواصوا بالصبر ﴾ (ا).

والسؤل الآن هو: كيف نتوصل إلى هذا الإيهان الصحيح الذي يتفجر في القلب فيحيى مواته ويجمع شتاته ؟ كيف نتوصل إلى الإيهان الصحيح ، الذي يتغلغل في مسارب النفس ؛ فيطهرها ويزكيها ، وينفذ إلى معارج الروح ؛ فيسمو بها ويصفيها ؟

ثم ما هو الإيمان الذي نعنيه ؟ أهو الإيمان ، وكفى ؟ أم هو الإيمان بأى دين كان ؟ حقا كان أم باطلا ؟ خطأ كان أم صوابا ؟ أم أننا نعنى دينا بعينه هو دين الله الذي بشر به ، ودعا إليه خاتم الأنبياء محمد عليه الصلاة والسلام ؟

ولكى يكون الإنسان منصفا فإنه عليه أن يسائل نفسه: هل كان وجودى فى هذا الكون عبثا ؟ وهل أنا ذرة تائهة فيه ، شأنى كشأن أى دابة تدب على الأرض ، أو تطير فى جو السهاء ؟ أو أن لى شأنا آخر يتناسب مع ما أوثرت به من خصائص ؟

<sup>(</sup>۱) سورة يونس : ۹۰،۹

<sup>(</sup>٢) سورة الكهنب (٢٠)

<sup>(</sup>٣) سورة الكهف : ١١٠

<sup>(1)</sup> سورشریم : ۹۹

 <sup>(</sup>٥) سورة البينة : ٧
 (١) سورة العصر .

والجواب: الذي ترشد إليه الفطرة ، وتهدى إليه البصيرة : أن هذا الإنسان أجل وأكرم من أن يكون شيئا تافها ، وخلقا مهملا ، والله أجل وأحكم من أن يجعله كذلك ، وقد صوره في أحسن صورة ، وأمده بطائفة من القوى المعنوية ، تخوله السيادة على العالم من حوله ، وإخضاعه والسيطرة عليه والانتفاع به ، وفضله على كثير ممن خلق تفضيلا ، وأسجد له الملائكة ، وأرسل إليه الرسل ، وأنزل من أجله الكتب ، وآثره بالكثير من الخصائص .

إن الإنسان إذا أدرك سر خلقه ، وحكمة وجوده عرف نفسه فعرف ربه : عرف نفسه بضعفها وافتقارها ، وعجزها وحاجتها ، وعرف ربه قادرا غنيا قويا ، يطعم ولا يطعم يعطى ولا يجتاج ، غنى عما سواه ، مفتقر إليه جميع ما عداه .

بهذا تشهد الفطرة السليمة في الإنسان ، ويقر العقل الصحيح فيه : ﴿ أَقِى اللهِ شَلَكَ فَاطَرِ السَّهَاوَاتُ وَالْأَرْضِ ﴾ . ﴿ وهو يطعم ولا يطعم ... ﴾ .

ولكن إذا انحرفت الفطرة ، وعميت البصيرة ، وسيطرت الجهالة ، وتحكم في المرء هواه حجب هذا المسكين عن نور الإيبان ، وصرف عن ساحة اليقين والعرفان ليدخل في زمرة أولئك الذين قال الله فيهم : ﴿ وقالوا قلوينا في أكنة نما تدعونا إليه وفي آذاننا وقر ، ومن بيننا وبينك حجاب فاعمل إننا عاملون ﴾ (1) .

و وإذ قالوا اللهم إن كان هذا هو الحق من عندك فأمطر علينا حجارة من السهاء أو ائتنا بعذاب أليم ﴾ (٢)

<sup>(</sup>١) سورة فصلت : د

<sup>(</sup>T) سورة الأنفال : ٣٢

أأمن هذا الجاحد بطش ربه وهو شديد ؟ أفيستطيع رد انتقامه إن وقع عليه ، أو دفع عذابه إن نزل به ؟

﴿ أَأَمنتم من في السياء أن يخسف بكم الأرض فإذا هي غور؟ أم أمنتم من في السياء أن يرسل عليكم حاصبا فستعلمون كيف تذير ، ولقد كذب اللين من قبلهم فكيف كان نكير ﴾ (١)

نعم: إن الإيهان بالله ، وبخلفه لهذا الكون وما فيه ومن فيه ، وتصريفه له وتدبيره لأموره ، وإحاطة علمه به وهيمنته عليه أمر تقره الفطرة الزكية ، ويشهد به العقل السليم المستقيم . لقد سئل أعرابى : كيف عرف ربه ، فقال : البعرة تدل على البعير ، والسير على المسير ، فساء ذات أبراج ، وأرض ذات فجاج ، ألا يدل ذلك على اللطيف الحبير ؟

والمشركون من العرب ، مع ماكانوا عليه من شرك ، وجهالة ، كانوا يعتقدون بوجود الله ، وكانوا يعبدون الأصنام اعتقادا منهم أنها تقربهم إليه ، وتشفيع لهم عنده : ﴿ ولئن سألتهم من خلق السموات والأرض ليقولن الله ﴾ (١) ﴿ ولئن سألتهم من خلق السموات والأرض ليقولن خلقهن العزيز العليم ﴾ (١) . ﴿ ويعبدون من دون الله ما لا يضرهم ولا ينفعهم ويقولون هؤلاء شفعاؤنا عند الله ﴾ (١) ﴿ والذين اتخذوا من دونه أولياء ما نعبدهم إلا ليقسربسونا إلى الله زلفي إن الله يحكم بينهم في ماهم فيه يختلفون ﴾ (٩)

لذلك ؛ فلا مناص لنا إذا أردنا أن نعرف الإيمان الصحيح ، الذي

<sup>(</sup>١) مورة اللك : ١٥ - ١٨

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر : ٣٨

<sup>(</sup>٣) سورة الزخرف : ٩

<sup>(</sup>١٨) سورة يونس : ١٨

<sup>(</sup>٥) سورة الزمر: ٣

يرضاه الله ، والذي لا تشوبه شوائب الشرك والخطأ ، والذي ينجينا الله به في الأخرة ، ويدخلنا بفضله في زمرة أوليائه وأحبابه ، وتحصل لنا به الكرامات ، ونتبوأ باعتناقه ورعايته ، والحرص عليه وموالاة أهله روضات الجنات ، لا مناص لنا إذا أردنا أن نصل إلى هذا الإيهان من الاهتداء بهدى الدين ، والاعتصام بشريعة سيد المرسلين ، وخاتم النبيين محمد على فإنها شريعة الله الفذة الفريدة في هذا الزمان ، فلقد نسخ الله بها الشرائع ، وجعل كتابها المهيمن على ما سبقه من الكتب ، وتكفيل بحفظه من التصحيف والتحريف ، وبإبقائه برهانا ساطعا ، ودليلا قويا قاطعا على صحة رسالته ، وصدق رسوله .

إنه الكتاب الإلهى الوحيد الذى لم تنله - ولن تناله - يد التحريف والتبديل لأن الله بحكمته - وله الفضل والمنة - أخذ على نفسه أن يحفظه ، ولم يترك هذه المهمة لأحد من عباده قال تعالى : ﴿ إِنَا نَحْنَ نَزَلْنَا الذَّكُر ، وإنا له لحافظون ﴾ . (1)

أما ما سبقه من الكتب التي أنزلت من الله على رسله فقد لعبت بها أهواء البشر، وحرفها الأحبار والرهبان، واندثر منها ما اندثر، واختفى ما اختفى ، وما بقى منها من حق فهو مشوب بالباطل، ولم يكتف حملة هذه الأسفار بتحريف الفاظها، بل عمدوا إلى تشويه معانيها، وطمسها، وتأويلها على غير وجهها \_ يفعلون هذا الإفك ويصرون عليه، مع علمهم بالحق الذي أنزل الله على عبده إيثارا للدنيا على الأخرة، ولشهوة الجاه والرياسة على مرارة الحق وشدته.

والحق أنه لا وجه للمقارنة بين ديننا وبين ما يعتنقه الناس من أديان ، ولا بين كتابنا وما بأيدى الناس من كتب ، ولا بين شريعتنا ، وما يعرف

<sup>(</sup>١) سورة الحجر: ٩

البشر من شرائع ، ﴿ وما يستوى الأعمى والبصير ولا الظلمات ولا النور ولا الظل ولا الحرور ﴾ (١)

الله أكبر إن دينَ محمد وكتاب أقوى وأقوم فيلاً لاتذكروا الكتب السوالف عنده طلع الصباح فأطّفيء القِنديلاً (٢)

إن الأنبياء السمابقين الذين كلفهم الله إبلاغ رسالته ، وأداء أمانته متفقون في جوهر الدين ، وفي الدعوة إلى عبادة إله واحد ، لاشريك له ، ولارب سواه ، ولا معبود غيره .

يقول الله تعالى : ﴿ لقد أرسلنا نوحا إلى قومه فقال : ياقوم اعبدوا الله مالكم من إله غيره إنى أخاف عليكم عذاب يوم عظيم ﴾ (أ) . ﴿ وإلى عاد أخساهم هودا قال ، ياقسوم اعبسدوا الله مالكم من إلىه غيره أفلا تقون ﴾ (أ) . ﴿ وإلى ثمود أخاهم صالحا قال : ياقوم اعبدوا الله مالكم من إله غيره قد جاءتكم بينة من ربكم ﴾ (أ) . ﴿ وإلى مدين أخاهم شعيبا قال ياقوم اعبدوا الله مالكم من إله غيره قد جاءتكم بينة من ربكم ﴾ (أ) . ﴿ وهل أتاك حديث موسى ، إذ رأى تارا فقال الأهله امكثوا إنى آنست نارا لعلى آتيكم منها بقبس أو أجد على النار هدى ، فلما أتاها نودى ياموسى إنى أنا الله إلا أنا فاعبدنى وأقم الصلاة فاستمع لما يوحى : إننى أنا الله لا إلىه إلا أنا فاعبدنى وأقم الصلاة فاستمع لما يوحى : إننى أنا الله ياعيسى ابن مريم أأنت قلت للناس الخذونى وأمى إلهين من دون الله ؟ قال : سبحانك ، مايكون لى أن أقول الخذونى وأمى إلهين من دون الله ؟ قال : سبحانك ، مايكون لى أن أقول

١١ سورة فاطر: ١٩ ٣١ ٣١ ٢١

<sup>(</sup>٢) البيتان من قصيدة طويقة للشاعر المسلم شرف الدين البوصري صاحب البردة والهمزية في مدح خير البرية .

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف : ٥٩

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف : ع٦ .

<sup>(4)</sup> سورة الأعراف : ٧٣ .

<sup>(</sup>٦) سوية الإعراف : ١٥٠

<sup>(</sup>٧) سورة طه : ٩ ـ ١٤ .

ماليس لى بحق ، إن كنت قلته فقد علمته ، تعلم ماق نفسى ولا أعلم ماق نفسك ، إنك أنت علام الغيوب ، ماقلت لهم إلاما أمرتنى به : أن اعبدوا الله ربى وربكم ، وكنت عليهم شهيدا مادمت فيهم ، فلما توفيتنى كنت أنت الرقيب عليهم وأنت على كل شىء شهيد ، إن تعذبهم فإنهم عبادك ، وإن تغفر لهم فإنك أنت العزيز الحكيم ﴾ (١) ويخبر الله سبحانه وتعالى بأن وحدانية الله والتوجه بالعبادة له وحده هى دعوة كل المرسلين فروما أرسلنا من قبلك من رسول إلا نوحى إليه أنه لا إله إلا أنا فاعبدون ﴾ (١).

ولقد نرى: حليا ان الاعتقاد بوجود إله لهذا العالم ، مهيمن عليه ، عليم بها يجرى فيه ، قدير على تصريفه حسب مشيئته ، غالب على أمره ، يصح أن يامر فتجب طاعته وينهى فلا تجوز غالفته ، هذا النظر يجب أن يكون سابقا على النظر في شريعة بعينها ، أصحيحة هى فيذعن لها ؟ أم غير صحيحة فيهمل أمرها ؟ أجل ا إنه لو لم يسبق إلى نفسك بأن لك خالقا خلقك فسواك ، وأنعم عليك ورباك ، ثم تقوم الأدلة على أن هذا الذى تشعر به حقيقة لاشك فيها ، وأمر ثابت لامناص منه ولا مفر ، وأنه إذا قدر على الإنعام عليك ، فهو قادر على السلب منك ، وإذا أنعم سيدك ، يصح أن يأمرك ؛ فيجب عليك أن تطيعه ، وينهاك ، فلا يجوز أن تخالفه ، وأنك بين نعمته وبطشه عبد له ، وهو أن تخالفه ، وأنك بطعته تستحق رضاه ، وبمعصيته ؛ تتعرض لغضبه ،

نقول: لولم يسبق إلى نفسك هذا الشعور يتلوه الاعتقاد الجازم الذى تتجلى معالمه، وتنظهر دلائله، ماكان لك أن تفكر في شريعة تجب

<sup>(</sup>١) سورة المائلة ١١٦ ـــ١١٨

<sup>(</sup>٢) سررة الأنبياء : ٢٥

طاعتها ، ودين يلزم الإذعان له ، في كان لنفس أن تذعن إلا لمن تعلم أنه غامرها بنعمته ، وقاهرها بقدرته ، فترجوا رحمته ، وتخاف عذابه .

من أجل هذا ؛ كانت الدعوة إلى الشريعة مسبوقة أو مبدوءة بتوجيه النفوس إلى الاعتراف بخالقها الذي تشعر به في وجدانها ، وتقرير هذه العقيدة بدليلها ويرهانها .

من أجمل ذلك ، نرى الكلام في إثبات وجود خالق العالم ، وبيان استناده إلى الفطرة الإنسانية .. فطرة الله التي فطر الناس عليها .. أمرا واجب التقديم على معضلات الشريعة من عقائد وأحكام (١) . . .

إن القرآن الكريم لايفرض الاعتقاد بوجود الله ، والإيهان به خالقا مدبرا حكيما على العقول ، وإنها يذكرها بآياته ، ويبصرها بها هو مركوز في الفطرة ، ويقول مع ذوى العقول : إنه مامن صنعة إلا ولها صانع ، ومامن حكمة إلا ولها حكيم ، وما من تدبير إلا ووراءه مدبر .

يقول سبحانه وتعالى : ﴿ أَمْ خُلَقُوا مِنْ غَيْرِ شَيْءَ أَمْ هُمُ الْخَالَقُونَ ؟ أم خلقوا السموات والأرض ؟ بل لا يوقنون ﴾. (١)

وفي توجيه هذا الاستفهام إليهم عن حقيقة وجودهم ـ وهي حقيقة ثابتة لامفر من الاعتراف بها ، ولاسبيل إلى إنكارها مافيه من إلزامهم الحجمة . هل وجمدوا من غير شيء ؟ هذا ماتنكـره الفـطرة ، ويرفضـه العقل ، أم أنهم أوجدوا أنفسهم من غير خالق ؟ وهذا أمر لايستطيع أحد أن يدعيه أو يقـول به . وإذن فلا مفـر من الإقـرار بأن لهم خالقــا رازقا مهيمنا ، يغمر الأنام بفضله ، ويشملهم بإحسانه : منه الإيجاد والإمداد ، وإليه المرجع والمآب ﴿ الله الذي خلقكم ثم رزقكم ، ثم يميتكم ثم

<sup>(</sup>١) الإسلام دين الفطرة الشريخ ابراهيم الجبالي ١٥ ـ ١٧ بتصرف يسير

<sup>(</sup>٢) سورة الطور : ٣٥ ٣٩

عييكم ، هل من شركائكم من يفعل من ذلكم من شيء ؟ سبحانه وتعالى عا يشركون ﴾ . (١)

و أم من هذا الذي يرزقكم إن أمسك رزقه ؟ بل لجوا في عتو ونفور ﴾ (٢)

﴿ قل : أرأيتم إن أصبح ماؤكم غورا فمن يأتيكم بهاء معين ﴾ (٣) ﴿ فلينظر الإنسان مم خلق ؟ خلق من ماء دافق ، يخرج من بين الصلب والترائب ﴾ (١) . ﴿ أفرأيتم ماتمنون ؟ أأنتم تخلقونه أم نحن الخالقون ؟ ﴾ (٥) .

وكها يذكر القرآن الإنسان بآيات الله عليه ، ونعمته المسبغة على أكنافه فإنه يوجه الابصار إلى مافى الكون ، وهو كتاب الله المنشور - من آيات بيئات ، ودلائل باهرات فى السموات والأرض ، كلها تشهد بأن لها خالقا كريها ، مدبوا حكيها : هو أفلم ينظروا إلى السماء فوقهم كيف بنيناها وزيناها ومالها من فروج ، والأرض مددناها وألقينا فيها رواسى وأنبتنا فيها من كل زوج بهيج ، تبصرة وذكرى لكل عبد منيب ، ونزلنا من السهاء ماء مباركا فأنبتنا به جنات وحب الحصيد ، والنخل باسقات لها طلع نضيد ، رزقا للعباد وأحيينا به بلدة ميتا ، كذلك الخروج ﴾ (١٠) . .

﴿ الله الذي رفع السموات بغير عمد ترونها ، ثم استوى على العرش وسخر الشمس والقمر كل يجرى الأجل مسمى ، يدبر الأمر يفصل الآيات لعلكم بلقاء ربكم توقنون . وهو الذى مد الأرض وجعل فيها رواسى وأنهارا ، ومن كل المشمرات جعل فيها زوجين اثنين يغشى الليل النهار ،

<sup>(</sup>١) سورة الروم : ١٠

<sup>(</sup>٢) سورة الملك : ٢١

<sup>(</sup>١) سورة اللك : ٣٠

<sup>(1)|</sup>سورة الطارق : ٥ ـ ٧ (٥) سورة الواقعة : ٥٨ ـ ٥٩

<sup>(</sup>١) سورة تي : ٦ ـ ١١

إن فى ذلك لآيات لقوم يتفكرون ، وفى الأرض قطع متجاورات ، وجنات من أعناب وزرع ونخيل صنوان وغير صنوان يسقى بهاء واحد ، ونفضل بعضها على بعض فى الأكل ، إن فى ذلك لآيات لقوم يعقلون ﴾ (١)

ويذكر الله سبحانه الإنسان بالأطوار ، التى تقلب فيها ؛ عسى أن يذكر فتنفعه الذكرى يقول سبحانه : ﴿ ولقد خلقنا الإنسان من سلالة من طين ، ثم جعلناه نطفة في قرار مكين ، ثم خلقنا النطفة علقة ، فخلقنا العلقة مضغة ، فخلقنا المضغة عظاما فكسونا العظام لحيا ، ثم أنشاناه خلقا آخر ، فتبارك الله أحسن الخالقين ﴾ . (٢)

فأى هداية وإرشاد؟ وأى دليل أثبت ، وأصدق بما تأخذه من قرارة نفسك ، ومتناول حسك ، وبما يحيط بك من جميع نواحيك ، وكافة جوانبك؟ إن النشأة الأولى برهان على النشأة الأخرة ــ ومن كانت له القدرة على الإبداء من العدم ؛ كان على الإعادة أقدر : ﴿ وهو الذي يبدأ الحلق ثم يعيده وهو أهون عليه ﴾ ـ (٣) ولذلك فإن الله يختم هذه الآيات السابقة بيان نهاية الإنسان ومصيره فيقول : ﴿ ثم إنكم بعد ذلك لميتون ، ثم إنكم يوم القيامة تبعثون ﴾ . (١)

فالموت ليس فناء مطلقا ولا هو نهاية أبدية ، وإنها هو نقلة من حالة ، إلى حالمة وخروج من نواميس هذه الحياة ، إلى نواميس حياة أخرى : ﴿ أَيْحَسَبُ الْإِنْسَانَ أَنْ يَتَرَكُ سَدَى ﴾ (٥) ، ﴿ أَيْحَسَبُتُم أَنَهَا خَلَقْنَاكُم عَبْنًا وَأَنْكُم إِلَيْنَا لَاتْرَجْعُونَ ﴾ . (١)

<sup>(</sup>١) سورة الرعد : ٢ ـ ٤

 <sup>(</sup>۲) سورة المؤمنون : ۱۲ \_ ۱۶ \_ ۱۶

<sup>(</sup>۲) سورة الروم : ۲۷ (٤) سورة المؤمنون : ۲۷ ، ۲۹

ره) سورة القيامة : ٢٦ (4) سورة القيامة : ٢٦

<sup>(</sup>٦) سورة المؤمنون : ١١٥

#### العبادة ثمرة من ثمرات الايمان

والإيهان بالله ، والإذعان الأمره مقدم على الأعهال والعبادات ، فمن عرف الله وآمن به ، وذاق حلاوة الإيهان ؛ أقبل على الطاعة التى ترقيه وتزكيه وتصفيه وتحليه ، فتكون عبادته وسيلة لنيل العطاء من ربه ، وارتفاع منزلته عنده ، إلى جانب أنها الغاية من وجوده ، فتكون العبادة مطلوبة طلب الغايات والوسائل ، بل إن الإنسان الذى تذوق حلاوة الإيهان ، يكون إتيانه للطاعات ، وقيامه بالعبادات مستمدا من حافزه وباعثه ، لامن أجل النتيجة التي يرجوها ، ولا الثمرة التي بحصل عليها ـ وإن كانت تأتى تبعا ـ ولكنه بعد وصوله للإيهان ، وصلته بالله فإنه يعبده الأنه أهل الأن يعبد ؛ ويذكره ويشكره ؛ الأنه الجدير بالذكر والشكر ﴿ هو أهل التقوى وأهل المغفرة ﴾ (1)

فإذا أكسرمه الله وأعزه ، ومنحه وأعطاه ؛ رضى وشكر ، وإن اختبره وامتحنه ؛ رضى وصبر ، لأنه تعلم من إيهانه أن ربه مالك حكيم ، مدبر عظيم ، وماعليه إلا أن يكون معه متأدبا ، وبطاعته قائها ، وعلى مرضاته حريصا ، إنه عبد ، وعليه أن يقوم بواجبات عبوديته ، وربه سيد مالك حكيم ، له حق السمع والطاعة ، والإذعان والاستجابة : ﴿ ألا له الخلق والأمر ، تبارك الله رب العالمين ﴾ (١٦) . وهذا هو الإيهان المستيقن الراسخ الذي يرضاه الله ، ويبارك أهله ، وتلك هي العبادة المثلي التي تقرب العبد من مولاه ، وتجعله أهلا لفضله ورضاه ، وليست عبادة الضعفاء ، ومرضى القلوب وعباد الأغراض والأمراض ، الذين تقف همهم عند حظوظ دنياهم ، أولئك الذين قال الله فيهم : ﴿ ومن الناس من يعبد الله على دنياهم ، أولئك الذين قال الله فيهم : ﴿ ومن الناس من يعبد الله على

<sup>(</sup>١) سورة المنشر : ٥٦

<sup>(</sup>٢) سوية الأعراف : ٤٥

حرف ، فإن أصابه خير اطمأن به ، وإن أصابته فتنة انقلب على وجهه ، خسر الدنيا والأخرة ذلك هو الحسران المبين ﴾ . (١)

ولاينبغى أن يغرب عن أذهائنا ما سبق أن قلناه من أن الله غنى عن العالمين : لا تنفعه تقوى المتقين ، ولا تضره معصية الفاسقين وإنها أمره وشرعه وسيلة لشئون جعلها لإصلاح مابين الناس وبين رسم ، ولإصلاح مابينهم وبين بعضهم ، ولإصلاح حالهم فى أنفسهم ، فمن امتشل واهتدى ، فله أجره وثوابه ، ومن ضل وأعرض فعليه وزره وعقابه : ﴿ إن تكفروا فإن الله غنى عنكم ، ولا يرضى لعباده الكفر وإن تشكروا يرضه لكم ، ولاتزر وازرة وزر أخرى ، ثم إلى ربكم مرجعكم فينبئكم بهاكتم تعملون إنه عليم بذات الصدور ﴾ (٢)

<sup>(</sup>١) سورة الحج : ١١

 <sup>(</sup>۲) سورة الزمر : ۷

#### الرسل عليهم الصلاة والسلام

وإذا كان قد ثبت بشهادة الفطرة والعقل أن الله تعالى هو الخالق الرازق، الحكيم المدبر المهيمن، المتصف بكل كيال، والمنزه عن كل نفص، هو المذى أوجد الخلق بقدرته، ودبرهم بحكمته، وغمرهم بإحسانه وفضله ورحمته، فإن العقل السليم يقضى بأن يكون منه ماينقذ الناس من الحيرة، ويهديهم إلى الحق وإلى طريق مستقيم، ويخرجهم من الظلهات إلى النبور: من ظلهات الحيرة والجهالة والضلالة إلى نور الحق والهداية واليقين.

لذلك اقتضت حكمته ورحمته أن يصطفى من عباده طائفة من البشر رسلا إلى خلقه ، يتلقون منه ، ويبلغون عنه ، ليرشدوا الناس ويهذبوهم ، ويوجهوا الفطرة إلى الله حتى لاتنحرف ، ويرشدوا العقل إلى الحق كيلا يضل ، حتى لايعبد البشر إلاربهم الذى خلقهم وسواهم ، وأنعم عليهم ، بعم لاتحصى عددا ، ولايدرك لها مدى ، وحتى لايعبدوا الله إلا بها يقرب إليه ، ويوجب رضاه . .

إن الإنسان لوترك ونفسه من غير مرشد يهديه ، أورائد يدله على طريق الخير ، فإنه لايستطيع السير وحده فى دروب الحياة ، ولايعرف له هدفا ولاغاية ، لأنه مها علم فعلمه محدود ، يدرك من الحقيقة جانبا ، وتغيب عنه جوانب ، ومها جرب فتجربته قاصرة ، لايمكن أن تدله أوتوصله إلى الصراط المستقيم ، والمنهاج القويم ، فهو إن فكر أو وضع المنهاج ، فتفكيره جزئى ، ومنهاجه وقتى ، قد يصلح تفكيره ومنهاجه لزمانه ولحاله ، ولكنه لا يصلح لغيره ، فالإنسان حادث ، بدأ بعد عدم ، وينتهى بعد حدوث ، وماقد يكون صالحاً لزمنه من المناهج والأفكار قد لا يصلح لغيره ، وربها كان

هذا الغير فى زمنه ، ومن ثم فأفكار الناس ومناهجهم مشوبة بالتقصير، غتلطة بالتناقض ، مليئة بالاضطراب ، وثمت أمر آخر له أهميته البالغة : وهـ أن الناس قد يعرفون مسالك الخير ، وطرائق الصواب في بعض الأمور ، ولكنهم ينصرفون عنها ، ويهملون شأنها ، خضوعا للهوى ، واتباعا للشهوات العاجلة تقليدا للأباء ، ومسايرة للبيئة .

وإذن فلابلد من هداية إلهية وإرشادات ربانية ، تهدى إلى الحق ، وتدلى على الصواب وتعصم من الضلال ، وتربى النفوس ، وهذه مهمة الرسل عليهم الصلاة والسلام ، فمن اتبع سبيلهم ، ولزم منهجهم فقد العتدى ورشد ، ومن حاد عنهم ، وأعرض عن سبيلهم فقد ضل وغوى ، قال تعالى : ﴿ يابنى آدم إما يأتينكم رسل منكم يقصون عليكم آياتي فمن اتفى وأصلح فلاخوف عليهم ولاهم يجزئون ﴾ (١) وقال : ﴿ قال : اهبطا منها جمعا بعضكم لبعض عدو ، فإما يأتينكم منى هدى فمن اتبع هداى فلا يضل ولا يشقى ، ومن أعرض عن ذكرى فإن له معيشة ضنكا ،

وبإرسال السرسل تقوم حجة الحق على الخلق ، وتنقطع المعاذير: ﴿ رسلا مبشرين ومنذرين لثلا يكون للناس على الله حجة بعد الرسل وكان الله عزيزا حكيما ﴾ . (٢) ﴿ ولو أنا أهلكناهم بعذاب من قبله لقالوا ربنا لولا أرسلت إلينا رسولا فنتبع آياتك من قبل أن نذل ونخزى ﴾ . (٤)

وقد أرسل الله رسله إلى كل أمة ، وختم الأنبياء بمحمد ، وختم الشرائع بشريعته ، وجعله رسوله إلى الناس كافة من العرب والعجم ،

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف : ٢٥

<sup>(</sup>٢) سوزط: ۱۲۲ ــ ۱۲۴

<sup>(</sup>٢) سورة للأثنية: ١٦٥

<sup>(</sup>t) سورة طه : ۱۳۲

والإنس والجن . قال تعالى : ﴿ تبارك الذي نزل الفرقان على عبده ليكون للعالمين نذيرا ﴾ . (١)

﴿ إنا أرسلناك بالحق بشيرا وندليرا ، وإن من أمة إلا خلافيها ندير ﴾ (١) ﴿ ولقد بعثنا في كل أمة رسولا أن اعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت ، فمنهم من هدى الله ، ومنهم من حقت عليه الضلالة . . . ﴾ (١)

فكانت مهمة الرسل عليهم الصلاة والسلام: ﴿ أَن اعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت ﴾ . فالعقل البشرى عاجز عن إدراك ما ينبغى إدراكه من صفات الخالق سبحانه وتعالى ، كما أنه أشد عجزا عن القيام بحق شكره على ما تفضل به وأنعم ، وهو عاجز كذلك عن إدراك مصالحه الحقة ، فهو بها جبل عليه من هلع وجزع ، وحب للخير شديد ، وشح بالمال ، وضن به يحاول جلب كل المنافع لنفسه ، ومنعها عن غيره وسلوك الطرق الملتوية للحصول عليه والمنع منها ، وذلك يسبب له المشاكل والمتاعب ، والتطاحن والتقاتل ، وتغلب الأقوياء القادرين على الضعفة والعاجزين ، لذا أصبح من المحتم واللازم أن يكون هناك حكم له الهيمنة على الجميع ، لتسود العدالة ، ويستنب النظام ، ويقوم بناء الحياة على أسس سليمة ، ومبادىء قويمة .

وهذا الحكم الذي ظهرت للعقول ميزته ، وانفرد بها لم يشركه فيه من الصفات غيره ، وإن كان بشرا من البشر لكنه يوحى إليه ، لذلك أصبح - وقد تبين اصطفاء الله له ميزانا بجكم بالعدل ، ويبصر بالصواب ، ويدل الحلق ، ويخرج الناس بإذن ربهم من الظلمات إلى النور-فهوالذي

<sup>(</sup>١) سورة الفرقان: الاولى

<sup>(</sup>٢) سورة فاطر: ٢٤

<sup>(</sup>١٣) سورة النحل : ٣٦ .

يعرف الناس صفات ربهم ، ويعلمهم طريق شكره وتعظيمه ، وذكره وتقديسه ، كما يعرفهم الطريق السليم في التعامل والعلاقات بينهم لتستقيم حياتهم ، وتنتظم أمور معاشهم ، وتستقيم أسباب آخرتهم : ﴿ لقد أرسلنا وسلنا بالبينات ، وأنزلنا معهم الكتاب والميزان ليقوم الناس بالقسط ﴾ (١) .

والسرسل عليهم الصلاة والسلام صفوة مختارة: اختارهم الله واصطفاهم، وهو سبحانه: ﴿ أعلم حيث يجعل رسالته ﴾ وزودهم بالعلم والمعرفة، وأمدهم بروح منه، وكتب فى قلوبهم الإيهان الراسخ، والمعزم الشديد، والصبر والمصابرة، وحلاهم بالصدق والأمانة والفطانة، وطهرهم من كل مايصرف البشر عنهم، وآتاهم من الصفات والفضائل مالم يؤت أحدا من خلقه، ثم كلفهم تبليغ رسالته إلى خلقه، وقيادة عباده إليه، وتعريفهم به ودلالتهم عليه، وتحديرهم الإعراض عن ذكره، والإقبال على غيره، وتذكيرهم بنعمته وسابغ فضله ورحمته لعلهم يذكرون فتفعهم الذكرى: ﴿ ليهلك من هلك عن بينة ويحيا من حى عن بينة، وإن الله لسميع عليم ﴾. (٣)

فهاذا كان موقف البشر من رسل الله وأنبيائه عليهم الصلاة والسلام؟ هل استجابوا لهم ؟ وانتفعوا بنصائحهم ؟ وساروا إلى الله فى ضوء نورهم أم أعرضوا عن واضح الدليل ؟ وعموا وصموا عن سواء السبيل ؟

إن المتبع لتاريخ الأمم مع أنبيائهم يرى أن هؤلاء المصطفين الأخيار، الذين دعوا البشر لما يحييهم لايبغون منهم جزاء ولاشكورا، ولايطلبون منهم أجرا ولا ثوابا ـ يرى أنهم قد كذبوا وأوذوا، وقوبلوا بالجحود والكفر من

<sup>(</sup>١) سورة الحديد : ٢٥

<sup>(</sup>٢) الأنعام: ١٢٤

<sup>(</sup>T) weig | Kitalle : Y3

إنهم ، وما أجابهم وأقبل على هديهم إلا قليل : ﴿ ياحسرة على العباد مايأتيهم من رسول إلا كانوا به يستهزئون ﴾ (١) ﴿ ولقد أرسلنا من قبلك في شيع الأولين ، وما يأتيهم من رسول إلا كانوا به يستهزئون ﴾ (٢) ﴿ كذلك ما أتى الذين من قبلهم من رسول إلا قالوا ساحر أو مجنون ، أتواصوابه ؟ بل هم قوم طاغون ﴾ (٢).

ومن طغياتهم استبعادهم أن يكون الرسول وإحدا من البشر ، فهم يريدون ملائكة من السياء تتولى تبليغ الناس ، أولمرافقة الرسل ، وكانت لم اقتراحات على رسلهم عجيبة غريبة ، لايقصد بها إلا التعنت والاستهزاء ، قال تعالى : ﴿ فإن أعرضوا فقل أنذرتكم صاعقة مثل صاعقة عاد وثمود إذ جاءتهم الرسل من بين أيديهم ومن خلفهم ألا تعبدوا إلا الله قالوا : لو شاء رينا لأنزل ملائكة فإنا بها أرسلتم به كافرون ﴾ (3) ومن اقتراحاتهم على الرسول على ما سجله القرآن الكريم : ﴿ وقالوا : لن نؤمن لك حتى تفجر لنا من الأرض ينبوعا ، أوتكون لك جنة من نخيل وعنب فتفجر الأنهار خلالها تفجيرا ، أو تسقط السياء كها زعمت علينا كسفا أو تأتى بالله والملائكة قبيلا ، أو يكون لك بيت من زخرف أو ترقى في السياء ، ولن نؤمن لرقيك حتى تنزل علينا كتابا نقرؤه ، قل : سبحان ربي هل كنت إلابشرا رسولا ، وما منع الناس أن يؤمنوا إذ جاءهم الهدى مطمئين لنزلنا عليهم من السياء ملكا رسولا ﴾ . (9)

<sup>(</sup>۱) سورة پسي : ۳۰

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر: ١١\_١١

<sup>(</sup>٢) سورة الذاريات : ٥٣ ـ ٥٣

<sup>(</sup>٤) سررة فصلت : ١٣ ...١٤

<sup>(</sup>a) سورة الإسراء : ٩٠ ـ ٩٥

## الحكمة في اصطفاء الرسل إلى البشر من بينهم

ولكن الله العليم الحكيم اقتضت حكمته أن يرسل الرسل من جنس الأمم التي أرسلوا إليها قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرسَلْنَا مِن رَسُولَ إِلَّا بِلَسَانَ قَوْمُهُ لَائْمُ التي أَرسَلُوا إِلَيْهَا قَالَ تَعَلَى : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَسُولَ إِلَّا بِلَسَانَ قَوْمُهُ لَيْنِ لَا الله إليهم ملائكة ﴿ قَلْ لَيْنِ لَمُ الله الله إليهم ملائكة ﴿ قَلْ لَكِنَا فَى الأَرْضُ ملائكة يمشون مطمئنين لنزلنا عليهم من السهاء ملكا رسولا ﴾ (٢) .

وإنها اختبار الله رسله إلى عباده من بينهم ومن بنى جنسهم ، ممن يتكلمون بالسنتهم ويحسون بأحاسيسهم ويباشرون سائر أمور الحياة ؛ من البيع والشراء والمزواج والمصاهرة ونحو ذلك بما يحتاج إليه ويقوم به سائر الناس ، وذلك ليتسنى لهم الاستفادة بهم ، والتعلم منهم ، والتأسى بهم في أفعالهم ومسالكهم ، وليكون كل رسول بالنسبة لقومه مثلا أعلى به يقتدون ، وعلى منهاجه يسيرون ﴿ لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة لمن كان يرجو الله واليوم الأخر وذكر الله كثيرا ﴾ (٢)

<sup>(</sup>١) سررة إيراهيم : 3

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء : ٥٥

<sup>(</sup>٣) سورة الاحزاب : ٣١

## أخلاق الأنبياء عليهم الصلاة والسلام

### أبرز دلائل صدقهم

لقد كان في مواقف الرسل الكرام عليهم الصلاة والسلام مع أقوامهم اصدق الأدلة وأقدى البراهين على صدقهم في دعواهم ، وتجردهم عن الأغراض المذاتية ، والمنافع الشخصية . وشرف المهمة التي يحملون ، وسمو الأخلاق التي بها يتخلقون وإلا فها الذي كان يحملهم على تحمل المشاق الشداد وتجشم الصعاب الجسام ، في سبيل هداية الناس ، وخلعهم من عبادة الأوثان إلى عبادة الملك الديان .

ويتحدث القرآن الكريم عن رسول الله ﷺ المجبول على الرحمة وعما يحس به من الألم الدى يعتصر قلبه لإعسراض قومه وكفسرانهم فيقول: ﴿ لَمَلُكُ بَاخِع نَفْسَكُ أَلَا يَكُونُوا مؤمنين ﴾ (١) ﴿ فَلَمَلُكُ بَاخِع نَفْسَكُ عَلَى الْرَحْم إِنْ لَمْ يَوْمُنُوا بَهُذَا الْحَديث أَسْفًا ﴾ (١) لذا يقول الله له ناصحا: ﴿ فَلَا تَلْمَبُ نَفْسَكُ عَلَيْهِم حَسرات إِنْ الله عَلَيْم بِهَا يَصِنَعُونَ ﴾ (١)

ومن دلائسل صدقهم: أنهم لايريدون جزاء ولاشكورا، ولايبغون عمدة ، من الناس ولامنفعة ، ولقد ظن الكافرون أن هؤلاء الدعاة يمكن أن تغريهم الوعود أويخيفهم الوعيد ، ولكن القرآن الكريم أعلن سموهم وسمو مقاصدهم ، وأنهم أصحاب مبادىء لايجيدون عنها لشىء ، وأنهم على مبادئهم في حياتهم ومماتهم في أم كنتم شهداء إذا حضر يعقوب الموت إذ قال لبنيه: ما تعبدون من بعدى ؟ .

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء : ٣

<sup>(</sup>١) سررة الكهفّ : ٦

<sup>(</sup>T) سورة فاطر : A ,

قالوا: نعبد إلهك وإله ابائك إبراهيم وإسهاعيل وإستحاق إلها واحدا ونحن له مسلمون ﴾ (١)

وحكى القرآن الكريم مقالة نوح عليه السلام لقومه: ﴿ وما أسألكم عليه من أجر إن أجرى إلا على رب العالمين ﴾. (٢)

ومقالة هود عليه السلام: ﴿ ياقوم لا أسألكم عليه أجرا إن أجرى الاعلى الذي فطرني أفلا تعقلون ﴾ . (٣)

وقول خاتم المرسلين: ﴿ قل لا أسألكم عليه أجرا إلا المودة في القربي ﴾ . (1)

وقد اقتضت سنة الله ـ وهو العزيز الحكيم ـ أن يكتب النصر لرسله ولمن آمن به فقال : ﴿ إِنَّا لَنْنَصَر رَسَلْنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا فَى الحياة الدّنيا ويوم يقوم الأشهاد ﴾ . (٥) ﴿ كتب الله لأغلبن أنا ورسلى إن الله قوى عزيز ﴾ (١) ﴿ وَلقَدْ سَبقَت كَلَمَتُنَا لَعَبَادَنَا المُرسَلِينَ إِنهُم لهُم المنصورون ، وإن جندنا لهُم العالبون ﴾ . (٧)

وبما استعرضناه من تبليغ الرسل لرسالات ربهم لأقوامهم ، وتحملهم المشاق وعدم استجابتهم للوعود وإغرائها ، وعدم تأثرهم بالوعيد وسطوته مايدل أبلغ المدلالة على صدقهم في مايدعون ، وثبوت النبوة والرسالة لهم ، إلا أن الله وله الحكمة البالغة . أيدهم إلى ذلك : بالآيات البالغة ، والمعجزات القاهرة ، والأدلة الساطعة ، والبراهين القاطعة ، والحجج البالغة .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ١٣٣

<sup>(</sup>٢) سورة الشعراء: ١٠٩

<sup>(</sup>۲) سررة هود : ۱ ه

 <sup>(</sup>٤) سورة الشوري : ۲۳

<sup>(</sup>۵) سورة غافر ۵۱ (٦) سورة المجادلة : ۲۱

۷۰) سورة الطافات : ۱۷۱ ـ ۱۷۳ ـ ۱۷۲

واقتضت حكمته سبحانه أن تكون المعجزات ـ التي يؤيد بها رسله ـ من جنس ما برع فيه أقوامهم ، ولهم فيه التفوق ، والسبق على غيرهم ، ليكون ذلك أبلغ في التحدي والإعجاز .

فكانت معجزة موسى مشابهة فى الظاهر لما برع فيه القوم من السحر، لذا كان السحرة أول من أدرك أن أمره ليس بأمر السحر، وإنها هو من عند الله ، وكانوا بذلك أول آمن به ، وأيده ، وضحى بالنفس والنفيس فى سبله .

" وجاءت معجزة عيسى عليه السلام على وجه يحار فيه الأطباء ، ويعجزون عنه وهم الذين بلغوا فيه شأوا لا يبارى ، ومبلغا لم يكن إذ ذاك ليدرك فكان يبرىء الأكمه والأبرص ويحيى الموتى بإذن الله .



#### الرساله الخاتمة

أكمل الله الشرائع ، وختم النيوات بسيدنا محمد على قال تعالى : ﴿ ما كان محمد أبا أحد من رجالكم ، ولكن رسول الله وخاتم النبين ،
وكان الله بكل شيء عليها ﴾ (١) .

وقد صح عنه أنه قال: و أنا العاقب الذي ليس بعده نبي و (١).

وقد جعل الله رسالته عامة لقومه وغيرهم ، شاملة للإنس والجن : لن كان في زمنه ولن يأتي من بعده إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها .

قال تبارك وتعمالى: ﴿ وما أرسلناك إلا كافة للناس بشير ونذيرا ، ولكن أكثر الناس لايعلمون ﴾ (٢) وقال: ﴿ وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين ﴾. (1)

وَقَالَ : ﴿ قُلَ : أَى شَيْءَ أَكْبَرِ شَهَادَةً ؟ قُلَ : الله شَهَيد بِينِي وبِينَكُمُ وَأُوحِي إِلَى هَذَا الْقَرآن الْأَنْذَرَكُم بِه وَمِن بِلْغَ ﴾ . (\*)

وفى حديث جابر رضى الله عنه عند مسلم و أعطيت خسا ـ لم يعطهن أحد قبل ـ : كان كل نبى يبعث إلى قومه خاصة ، وبعثت إلى الناس كافة . . الحديث ۽ وفي رواية : و وبعثت إلى الخلق كافة » وقد ختم الله بهذه الشريعة الشرائع ، فلا يقبل عمل إلا على أساسها ، ولايهتدى سائر ولايوفق إلا على ضوئها ونبراسها .

<sup>(</sup>١) سورة الاعزاب : ٠٠

<sup>(</sup>٢) متفَّقَ عليه .

<sup>(</sup>٣) صورة سبأ : ٢٨ (٤) صورة الأنبياء : ١٠٧

 <sup>(</sup>٥) سورة الأنعام : ١٩

قال تعالى : ﴿ وَمِنْ يَبِتَغُ غَيْرِ الْإِسْلَامِ دَيْنَا فَلَنْ يَقْبُلُ مِنْهُ ، وَهُو فَى الْآخِرَةُ مِنْ الحَاسِرِينَ ﴾ .(١)

وفى الحديث الصحيح يقول عليه الصلاة والسلام « والله لوكان موسى حياً ماوسعه إلا اتباعى » (٢) . ويقول : « مامن أحد من هذه الأمة من يهودى ولانصرانى يسمع بى ثم لايؤمن بالذى جئت به إلا كان من أهل النار » (١) .

والمراد بالأمة .. في هذا الحديث .. : سائر العالمين الذين بعث إليهم عليه الصلاة والسلام ، وإنها ذكر اليهود والنصارى دون غيرهم ؛ لأن لكل من الفريقين كتاباً منزلاً ، ونبيا كريها مرسلا ، ومع ذلك فلا يقبل من أى منها عمل ، ولا يعتمد بإيهان إلا من آمن بمحمد على إيهان إذعان واستجابة ، فغيرهما من عبدة الأوثان وأضرابهم من باب أولى . وكذلك ذكر رسول الله على الحديث الذى قبله موسى عليه الصلاة والسلام دون غيره لأنه نبى أنبياء بنى اسرائل ، وشريعته شريعة لهم جميعا .

فإذا كان هذا هو الشبأن مع موسى عليه السلام: أنه لو كان حيا فادرك محمدا على ما جاز له إلا أن يؤمن به ، وينقاد له ، ويتبعه ، فغيره من الأنبياء الكرام ، وسائر أمة بنى اسرائيل أولى بالاتباع والانقياد ، بل هذا هو مادل عليه القرآن الكريم .

قال تعالى : ﴿ وَإِذْ أَحَذَ الله ميثاق النبيين لما آتيتكم من كتاب وحكمة ثم جاءكم رسول مصدق لما معكم لتؤمنن به ولتنصرنه قال : أأقررتم وأخذتم على ذلكم إصرى ؟ قالوا : أقررنا ، قال : فاشهدوا ، وأنا معكم من الشاهدين ﴾ . (1)

<sup>(</sup>١) سورة أل عمران : ٨٥

<sup>(</sup>۲)حلیث صحیح (۲) رواه مسلم وغیره

<sup>(</sup>٤) سورة أل عمران : ٨١

ولاريب أن في إرساله صلى الله عليه وسلم إلى الناس كافة مكرمة وشرفا له صلوات الله وسلامه عليه .

يقول ﷺ : ﴿ أعطيت خمسا له يعطهن أحد قبل له : كان كل نبى يبعث إلى قومه خاصة ، وبعثت إلى كل أحمر وأسود . . الحديث والمراد بالأحمر والأسود الإنس والجن وسائر الحلق » .

لذلك بلغ رسول الله على دعوته إلى قومه وغيرهم فى جزيرة العرب، ومصر والشام والعراق وغيرها من البلاد ، وأرسل بكتبه إلى ملوك هذه البلاد يدعوهم إلى إتباعه والإيمان به ، وقد حمل أصحابه من بعده هذه الرابة ، وبلغوا دعوة الله إلى عباده .

وقد اقتضت الحكمة الإلهية أن يؤيد الله رسوله ونبيه محمدا ﷺ بكثير من الآبات والمعجزات الحسية والمعنوية ، حتى ليقول بعض العلياء : إنه مامن معجزة أعطيت لنبى من الأنبياء السابقين إلا أعطى النبى ﷺ معجزة تضاهيها وذلك حتى لايمتاز المنسوخ على الناسخ بها يجعله أقوى منه .

فمشلا في مقبابلة إحياء المبوتي ، وانقلاب العصاحية تسعى حنين الجذع له في وتسبيح الحصا في يده .

وفى مقابلة فلق البحر نبع الماء من بين أصابعه الشريفة كأمثال العيون حتى توضأ القوم وشربوا ، وكذلك انشقاق القمر له عليه الصلاة والسلام .

وفى مقابلة إبراء الأكمه رد عين قتادة ، وقد جاء إلى النبي ﷺ \_وعينه فى يده وقد فقئت بسهم فى غزوة \_ .

فقال : عينى يا رسول الله فقال : ﷺ «إن شئت رددتها لك ، وإن شئت أن يعوضك الله خيرا منها في الجنة ؟»

فقال: يارسول الله، إنى رجل مبتلى بحب النساء، وأخاف أن يقلن: أعور فارددها لى وإسأل الله أن يؤتيني خيرا منها في الجنة، فضحك على وردها له ودعا له بها طلب.

وهكذا ما من معجزة أوتيها نبى من الأنبياء إلا أوتى صلوات الله وسلامه وبركاته عليه مثلها تشريفا له وتكريها ، وإجلالا لشأنه وتعظيها ...

والقرآن الكريم هو أظهر المعجزات المعنوية الباقية بذاتها وبآثارها ، أنزله الله على رسوله ونبيه محمد على ، ولما كانت شريعة الإسلام باقية إلى قيام الساعة فقد اقتضت الحكمة الإلهية أن يكون لها دستور باق إلى يوم القيامة .

هذا الكتباب الكسريم هو كلام رب العبالمين ، وهو حق وصدق ﴿ لایاتیه الباطل من بین یدیه ولامن خلفه تنزیل من حكیم حمید ﴾ (۱) ﴿ ذلك الكتاب لاریب فیه هدی للمتقین ﴾. (۱)

كانت الأمة العربية التى بعث من بينها رسول الله و من أعظم الأمم لبوغا فى البلاغة والفصاحة ، فجاء القرآن الكريم فى ذروة البلاغة والفصاحة ، فألفاظه ومعانيه فوق قدرة البشر ، أنزله الذى يعلم السر فى السموات والأرض بلسان عربى مبين ، يهدى للتى هى أقوم ، فهدايته عامة شاملة للأفراد والجهاعات ، فى جميع الاتجاهات وكافة المجالات : يهديهم للتى هى أقوم فى جميع اتجاهاتهم : عقيدية كانت أوتشريعية أو أخلاقية ، يهديهم للتى هى أقوم فى تنظيم حياتهم ، وإقامة علاقاتهم بعضهم ببعض على أسس سليمة بعيدة عن الهوى ، فلا غرو أن يكون هذا الكتاب عاما خالدا ، صالحالكل زمان ومكان ، ووجه صلاحيته أنه محفوظ من التغيير والتبديل ، فالله الذي أنزله تكفل بحفظه .

قال سبحانه : ﴿ إِنَا نَحَن نَزَلْنَا الذَّكُر و إِنَا لَه خَافَظُونَ ﴾ (٢) وكان حفظه وبقاؤه طوال هذه القرون منذ نحو أربعة عشر قرنا في السطور

<sup>(</sup>١) سورة فصلت : ٢٤

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة : الأية الاولى

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر: ٩

والصدور دليلا على صدقه ، وأنه كتاب الله ، وقد تحدى به الجن والإنس أن ياتوا بمثله أو بسورة مثله أو عشر آيات منه فعجزوا .

﴿ قَلَ : لَثَنَ اجتمعت الإِنْسِ والجن على أَنْ يَأْتُوا بِمثلُ هَذَا القرآنُ لا يَأْتُونُ بِمثلُهُ وَلُو كَانَ بِعضهم لَبِعض ظهيرًا ﴾ (١)

وقد جاءت هذه الآية بعد قول الله : ﴿ ويسألونك عن الروح ، قل : الروح من أمر ربى ﴾ . (١) فالقرآن كالروح لايدرك الناس سره ، وإن أدركوا بعض خصائصه ، وصدق الله إذ يقول : ﴿ وكذلك أوحينا إليك روحا من أمرنا ماكنت تدرى ما الكتاب ولا الإيمان ، ولكن جعلناه نورا نهدى به من نشاء من عبادنا ، وإنك لتهدى إلى صراط مستقيم ، صراط الله الله تصير الأمور ﴾ . (١) الله الله تصير الأمور ﴾ . (١)

ولعلك تقول: إن الشريعة دائمة وعامة للناس أجمعين ، ولايقبل الله دينا غيرها من أى إنسان ، وأن الغرض من المعجزة الباقية إخراج المتمسك بها عن أن يكون مقلدا لغيره ولكن الإعجاز البلاغى لايدركه إلا أهل البلاغة ، فهل يكون غيرهم مقلدا لهم ؟ وماذا فعلنا إذن ؟ فنقول:

أولا: معلوم أن الشيء متى أعجز صاحب الفن البارع فيه فقد أعجز غيره بالأولى ، فقامت الحجة على الجميع .

ثانيا : كان يصح منك هذا القول لوكان إعجازه محصوراً في بلاغته ، أما ووجوه إعجازه لاتقف عند هذا الحد فلا يتجه هذا القول .

فكن أى رجل شئت تجد أمامك من وجوه إعجاز القرآن مايبهرك ، بل يملأ صدرك حكمة وإيهانا .

<sup>(1)</sup> سورة الإسراء : ٨٨

<sup>(</sup>٢) الإسراء ٥٨

<sup>(</sup>٣) سُورَةُ ٱلشُّورِي : الأيتانِ الأخيرِتانِ .

فكن رجيل القيائون: وانظر إلى الأمم التي تضع قوانينها بنفسها نفسها تجدها أولا تختار فئة من أماثلها ، درسوا القوانين السابقة ، وعرفوا حالة أمتهم التي يخالطونها ، وفهموا مواضع الحاجة منها ، فيضعون مشروعا يفرغون فيه جهدهم متعاونين متساندين ، ثم يبرزونه لفئة أخرى تهذبه ، ثم أخرى تنفذه ، وهكذا تسلمه فئة إلى فئة حتى يخرج ، وهو عصارة أفكار قوم هم صفوة أمتهم فيعتمدونه قانونا لهم .

فكم يمكث ؟ .

هل ترى قانونا يمضى عليه عشر سنين إلا دب إليه سوس التغيير والتبديل ؟ وها أنت ترى قانونا جاء به فرد واحد ، لم يدرس قوانين أمم أخرى ، فقد كان أميا نشأ بين أميين منفصلين عن سائر الأمم ، فجاء هذا القانون صالحا لكل أمة في كل زمان ، وفي كل مكان ، وكل طور من أطوار الحضارة والبداوة ، فإذا كنت من رجال القانون فها رأيك في هذا القانون ؟ أبقى عندك شك في أنه معجزة قانونية ؟

كن من رجال الطب: واقرأ قوله تعالى: ﴿ بلى قادرين على أن نسوى بنانه ﴾ (١) وانظر لماذا اختار البنان من سائر أعضاء الإنسان ؟ إذا كنت علل بالتشريح فأنت أقدر منى على بيان عظام الأنسامل وتقسيمها ، وعضلات الأنامل ودقتها ، وسهولة انزلاقها ونمطها حتى يزاول بها صاحبها أنق الصناعات وأصعبها وأعصاب الحس والحركة في الأنامل وعظم شأنها ، بل في بشرتها وجلاتها ، وما طابع الإبهام منك ببعيد (٢) .

ولست الآن بصدد الكلام عن خصائص القرآن ومحتوياته ، وإعجازه العلمي أو البياني أو النفسي . . إلى آخــر ما أفــاض فيه العلماء قديما

<sup>(</sup>١) سورة القيامة : ع

<sup>(1)</sup> الإسلام دين القطرة ٨٣ .. ٨٥

وحديثاً (1) ، وإنها هي كلمة موجزة عن هذه المعجزة الكبرى التي أكرم الله بها سيدنا محمدا على ، ولعل خير مانختم به هذه الكلمات قول النبي على : و مامن الأنبياء نبي إلا أوتى من الآيات مامثله آمن عليه البشر ، وإنهاكان المذى أوتيه وحيا أوصاه الله إلى ، فأرجو أن أكون أكشرهم تابعاً يوم القيامة ، (1) .

انظر: إعجاز القرآن للأديب المسلم مصطفى صادق الرافعي والنها العظيم للدكتور عمد عبد الله دراز
 ونظرات في القرآن للشيخ عمد الغزالي

<sup>(</sup>٢) رواء الشيخان ...

# وجوب الإيمان بما أخبر به الصادق المصدوق صلى الله عليه وسلم جُملةً وتفصيلاً

وإذا انشرح صدر العبد للإيان بالله ـ تبارك وتعالى ـ خالقا للكون ومافيه ، مدبرا له ، له الخلق والأمر ، وانشرح صدره للإيهان برسله عليهم الصلاة والسلام وبها أنزل عليهم من كتب ، وآمن على الخصوص بمحمد وللانبياء ، وبشريعته ناسخة للشرائع ، وبكتابه مهيمنا على الكتب ، فإنه يبقى عليه بعد ذلك أن يؤمن تفصيلا بها تضمنه القرآن الكريم ، وأخبر به النبى الأمين من أمور الغيب ، وأحوال الآخرة ، وما يسبقها من أحوال البرزخ ، وهي ما اصطلح أهل العلم على تسميته : بالسمعيات وذلك لأن العقل لاسبيل له إلى إدراكها ، وإنها مستندها الساع من المعصوم صلوات الله وسلامه عليه وعلى إخوانه من الأنبياء والمرسلين .

ومعرفة السمعيات والإيهان بها تأتى تبعما للإيهان بالرسل عليهم الصلاة والسلام في فيهم قد أخبروا بها وأكدوها ، وموضعهم من الصدق والأمانة في مايبلغونه عن ربهم ، وفي سائر أحوالهم فوق الشك والريبة فإنهم المصطفون الأخيار ، المطهرون المقربون .

#### اليوم الأخسر

فمن السمعيات التي يجب الإيهان بها ، والتي أخبر بها النبي ﷺ اليوم الآخر الذي يقوم الناس فيه لرب العالمين ، وتسأل كل نفس : عما اعتقدت من أيهان وكفر ، وعما اقترفت من حسنات وسيئات ، وعما وقفت عنده أو تعدئه من حدود ، وعما قابلت به نعم الله عليها من شكران أو جحود ،

ويحاسب كل امرىء على ماقدم وأخر ﴿ فلنسألن الذين أرسل إليهم، ولمنسألن المرسلين ، فلنقصن عليهم بعلم ، وماكنا غائبين ﴾ (١) .

وقد استفاض ذكر اليوم الآخر في الكتاب الحكيم وأخذ أوصالا متعددة ، وأسياء مختلفه : \_ ما منها من اسم إلا وهو منبىء عن حال من أحواله ، أو موقف من مواقفه \_ .

فهــويوم القيامــة ، وهــويوم البعث ، وهــويوم الحشر، وهــويوم الحسر، وهــويوم الحساب ، وهويوم الحساب ، وهويوم الحساب ، وهويوم المحاتة ، والحاقة ، والطامة والصاخة .

وقد ذكره النبي على وذكر أحواله وأحوال الناس فيه ، واختلاف شانهم عند ربهم بها لايتسع لذكره المجال ، وقد كان النبي على حريصا على تبليغ أمره إلى أمته لأول عهده بالجهر بدعوته إذ قام صلوات الله وسلامه عليه على جبل الصفا فنادى فى الناس « يابنى فلان . يابنى فلان » . فلها اجتمعوا عليه استنطقهم وأشهدهم على أنفسهم : « أرأيتم لو أخبرتكم أن خيلا وراء هذا الوادى تريد أن تغير عليكم أكنتم مصدقى ؟ » قالوا : نعم ، ماجربنا عليك كذبا فقال : « والله إنى لرسول الله إليكم خاصة وإلى الناس ماجربنا عليك كذبا فقال : « والله إنى لرسول الله إليكم خاصة وإلى الناس كافة ، والله الذى لاإله إلا هو لتموتن كها تنامون ولتبعثن كها تستيقظون ، ولتحاسبن بها تعملون ، ولتجزون بالإحسان إحسانا ، وبالسوء سوءا ، وإنها لجنة أبدا أو لنار أبدا » . .

ولملإيهان باليوم الآخر أشره السطيب على المؤمن في عبادته وأخلاقه ومعاملاته ، فهو يجعله أصبر على الشدائد ، وأقدر على الكفاح ، وأتفى لله ، وأصدق لسانا ، وأقوم سلوكا ، وأرعى للأمانات ، وأشد ارعواء عن الحرمات ، إنه يعمل وهو يعرف ربه و يعلم أنه ملاقيه ، فيقصده بعمله ،

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف : ٢ ، ٧ .

ويتوجه به إليه وحده على المنهاج الذي رسم ، والطريق التي أوضح ، والمعالم التي بين . والقادة والرواد في هذا السبيل إنها هم الرسل الكرام ، وخاتمهم سيدنا محمد عليه الصلاة والسلام . .

إن المؤمن بالله واليوم الآخر لاتراه إلا راضيا مقوضا ، فهو لابضيق بحياته ، ولايسام من وجوده ؛ لأنه يدرك إدراك العلم والبصيرة ، والشعور والموجدان : أن بقاءه في هذه الحياة بقاء موقونا ، وأنه في مرحلة بمر لامستقر ، وأن الحياة الحقيقية إنها هي حياة الآخرة تلك الحياة التي ينعم فيها المتقون بهالا يخطر لأحد على بال ، أو يدور منه بخيال : نعيم لابؤس فيه ، وعافية ليس معها بلاء ، وأمن لا يزعجه خوف ، وعطاء لا ينقص ولا يغيض ، وزيادة من العطاء ، ورضوان مع الله أكبر ، مع أحباب الله وأوليائه من النبيين والصديقين ، والشهداء والصالحين .

يقول الله تعالى حكاية عن مؤمن آل فرعون في نصيحته لقومه : ﴿ ياقوم إنها هذه الحياة الدنيا متاع ، وإن الآخرة هي دار القرار من عمل سيئة فلايجرى إلا مثلها ومن عمل صالحا من ذكر أو أنثى وهو مؤمن فأولئك يدخلون الجنة يرزقون فيها بغير حساب ﴾. (١)

أما الكافرون باليوم الآخر وما يتضمنه من إثابة أهل الإحسان ، وعقوبة أهل الإساءة ، فهم أشد الناس في هذه الحياة بؤسا ، وأضيقهم أفقا ، وأقلهم عقلا وأكثرهم تعاسة وشقاء ، أهدافهم في الحياة محدودة بشهواتهم وللذائدهم وغاياتهم واقفة عند رغائبهم وأهوائهم فهم كما قال القرآن عنهم : ﴿ والذين كفروا يتمتعون ويأكلون كما تأكل الأنعام والنار مثوى لهم ﴾ (٢) ، هم في شقاء وحيرة ، وقلق واضطراب لأنهم فارقوا الحق والخير ، وأصموا آذانهم عن صوت الفطرة في أعماق نفوسهم بأن هذه الحياة

<sup>(</sup>١) سورة غافر: ٣٩ . ٤٠

<sup>(</sup>٢) سورة عمد : ١٢

ليست نهاية المطاف ، ولكن لابد من حياة أخسرى يثاب فيها المحسن بإحسانه ، ويعاقب فيها المجرم المسىء على إساءته . ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ لايرجونَ لقاءنا ، ورضوا بالحياة الدنيا واطمعانوا بها ، والذين هم عن آياتنا غافلون ، أولئك مأواهم النار بها كانوا يكسبون ﴾ (١) .

أترى من العدل والإنصاف أن يسوى ربك بين المؤمنين والكافرين ، والمتقين والفجار؟ . . أيسرق السارق وينهب الناهب ويقتل القاتل . . ثم تنتهى الحياة ولايؤخذ للمظلوم من الظالم ، ولايفصل بين العباد؟ .

كلاثم كلا. إن الذي يقتضيه العقل أن يحكم الله بين عباده ليجزى الذين أساءوا بها عملوا ويجزى الذين أحسنوا بالحسنى ﴿ ليس بأمانيكم ولا أماني أهل الكتاب ، من يعمل سوءا يجز به ولايجد له من دون الله وليا ولانصيرا ، ومن يعمل من الصالحات من ذكر أو أنثى وهو مؤمن فأولئك يدخلون الجنة ولايظلمون نقيرا ﴾ . (٢)

وهذا منطق العقل السليم ، وخبر الدين القويم ، وحاشا لله أن يسوى بين المتقين والفجار ﴿ أَم نجعل الذين آمنوا وعملوا الصالحات كالمفسدين في الأرض أم نجعل المتقين كالفجار ؟ ﴾. (٣)

﴿ أُمْ حسب اللَّذِينَ اجْتَرَحُوا السِّئَاتَ أَنَ نَجِعَلُهُم كَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمَلُوا الصَّالِحَمُونَ ﴾ (1) وعملوا الصّافسات سواء محياهم ومحاتهم ؟ ساء ما يحكمون ﴾ (1) ﴿ أَفْتُجَعَلُ المسلمين كالمجرمين . مالكم كيف تحكمون ﴾ (٥)

فالحياة الدنيا لاتصلح أن تكون دار جزاء وبقاء ، وإنها هي دار اختبار وبلاء ، على هذا أطبقت الشرائع السهاوية ، أطبقت على تقرير عقيدة

<sup>(</sup>١) سورة يونس: ٨ ٠٧

<sup>(</sup>٢) سورة النساء :١٢٢ - ١٢٤

<sup>(</sup>٣) سورة ص ٢٨ (٤) سورة الجائية : ٣١

<sup>(</sup>٥) سورة القلم : ٢٥ : ٢٦

البعث والجزاء منذ أهبط الله آدم وزوجه من الجنة و قال : اهبطا منها جميعا فإما يأتينكم منى هدى فمن اتبع هداى فلا يضل ولايشقى . ومن أعرض عن ذكرى فإن له معيشة ضنكا وتحشره يوم القيامة أعمى (١).

وحين قرر النبى على تلك القضية التى تنضمن البعث بعد الموت وعودة الحياة إلى الأجساد بعد طول سبات ورقاد ، بل بعد البلى والتمزق والتفرق ظن المشركون أن هذه نقطة الضعف فى دعوته ، وحسبوها فرصة سانحة للنيل منه ومن دعوته ، وصد الناس عن سبيله ، فقابلوه بالسخرية ، والاستهزاء ، والإنكار ، وليس لهم من دليل يستندون إليه إلا مجرد الاستبعاد العقلى والاستمساك بالإلف والعادة . حكى القرآن عنهم فوقال الذين كفروا : هل تدلكم على رجل ينبئكم إذا مزقتم كل عزق : إنكم لفى خلق جديد ، أفترى على كذبا أم به جنة كه وقد رد الله عليهم بقوله : ﴿ بِلِ الذين لايؤمنون بالآخرة في العذاب والضلال البعيد ﴾ . (١)

وقد ذكر الله سبحانه وتعالى . مقالات منكرى البعث وشبها تهم وفندها ، وأقام الحجج الواضحة على إمكان البعث الجثراني ووقوعه فعلا .

قال تعالى : ﴿ قَ وَالقَرَآنُ المَجِيدُ بَلُ عَجِبُوا أَنْ جَاءَهُمْ مَنْذُرُ مَنْهُمْ فَقَالُ الْكَفُرُونُ : هذا شيء عجيب ، أَنْذًا مَنْنَا وَكُنَا تَرَابًا ؟ ذَلَكَ رَجِعُ بَعِيدُ . . ﴾

هكذا حكى الله مقالتهم ، ثم رد عليهم : بأن ذلك سهل على العليم الخبير القادر المقتدر .

﴿ قد علمنا ماتنقص الأرض منهم وعندنا كتاب حفيظ ﴾ . (\*)
ويقول سبحانه وتعالى : ﴿ أقعيينا بالخلق الأول ، بل هم في لبس من

<sup>(</sup>١) سروة طه : ١٢٣ ، ١٢٤ (١)

<sup>(</sup>١) سورة سبا : ٧ ، ٨

<sup>(</sup>۲) سورة ق : ۱ ـ. غ

خلق جدید ﴾ (۱) أى : ماعجزنا عن الخلق الأول الله لايستطيعون إلكاره ، وأنه كان من الاشىء ، فكيف نعجز عن الخلق الثانى ومواده موجودة ، وَصُورَهُ قائمة ؟

ولايمكنكم الإنكار ولكنكم تتبجحون وتعاندون ، والإعادة أهون من البدء . فإلى أين تذهبون ؟ وذلك بحسب ماتتصوره عقولكم ، وهو يخاطبكم بمقتضى عقولكم ﴿ وهو الذي يبدأ الخلق ثم يعيده وهو أهون عليه ، وله المثل الأعلى في السموات والأرض ، وهو العزيز الحكيم ﴾ (1) .

و إن كانت الحقيقة لدى المؤمن أن القدرة الإلهية ليس أمامها مايوصف بسهولة أو صعوبة ، وإنها هو أمر يتوجه من القادر المقتدر فإذا ما أراد الله كائن متحقق :

﴿ إِنْهَا قُولُنَا لَشَيْءَ إِذَا أَرِدْنَاهُ أَنْ نَقُولُ لَهُ : كَنْ فَيْكُونَ ﴾ (\*) . ﴿ إِنْهَا أُمُرُهُ إِنْهَا أَنْ يَقُولُ لَهُ كَنْ فَيْكُونَ ﴾ (\*) . ونحو هذه الآية قُولُهُ تَعَالَى فَي سُورة مريم ﴿ ويقُولُ الْإِنْسَانُ أَنْذَا مَامَتُ لَسُوفُ أَخْرِجَ حَيَا ؟ أُولًا يَذْكُرُ الْإِنْسَانُ أَنْذَا مَامَتُ لَسُوفُ أَخْرِجَ حَيَا ؟ أُولًا يَذْكُرُ الْإِنْسَانُ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مَنْ قَبِلُ وَلَمْ يَكُ شَيْئًا ﴾ (\*)

ولم يكتف القرآن بإقامة الحجة على إمكان البعث ، بل بين أن البعث الجسمائي قد وقع فعلا في هذه الحياة الدنيا في مناسبات شتى ، نكتفي منها بمناسبتين وكلتاهما في سورة البقرة :

یفول تعالى : ﴿ أَو كَالَّذِي مَرَ عَلَى قَرِيةً وَهِي خَاوِيةً عَلَى عَرُوشُهَا قال : أَنِي يَحِيي هَذَهُ الله بعد موتها ؟ \_ فأماته الله مائة عام ثم بعثه \_

<sup>(</sup>١) سورة ق ١٥

<sup>(</sup>٢) سررة الروم ٢٧٠٢٠)

<sup>(</sup>٣) سورة النحل : ٤٠

<sup>(</sup>۶) سورؤیس : ۸۲ (۵) سورة دریم : ۲۱ ، ۸۷ <sub>.</sub>

قال: كم لبثت ؟

قال: لبثت يوماً أو بعض يوم: قال: بل لبثت مائة عام فانظر إلى طعامك وشرابك لم يتسنه، وانظر إلى حمارك ولنجعلك آية للناس، وانظر إلى العظام كيف ننشزها ثم نكسوها لحما، فلما تبين له

قال : أعلم أن الله على كل شيء قدير ﴾ (١) .

ويقول سبحانه : ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيم : رَبِ أَرْنَى كَيْفَ تَحْيَى المُوتَى ؟ قال : أولم تؤمن ؟

قال : بلي ، ولكن ليطمئن قلبي .

قال: فخذ أربعة من الطير فصرهن إليك، ثم اجعل على كل جبل منهن جزءا ثم ادعهن يأتينك سعياً، واعلم أن الله عزيز حكيم ﴾ (٢)

ويقول النبي صلى الله عليه وسلم: « أيها الناس إنكم عشورون إلى ربكم حفاة عراة غرلا ، وإن أول الخلائق يكسى يوم القيامة إبراهيم ، أما إنه سيجاء بأناس من أمتى فيؤخذ بهم ذات الشيال ، فأقول : يارب أصحابي ، فيقال لى : إنك لاتدرى ما أحدثوا بعدك ، فأقول كما قال العبد الصالح : وكنت عليهم شهيدا مادمت فيهم فلما توفيتني كنت أنت الرقيب عليهم وأنت على كل شيء شهيد ، إن تعذبهم فإنهم عبادك ، وإن تغفر لهم فإنك أنت العزيز الحكيم ». (")

إن الموت ليس فتاء تاما ، ولاهو نهاية أبدية ، وإنها هو نقلة من حال إلى حال ، ومن دار إلى دار ، هو نقلة من دار الفناء إلى دار البقاء ، حيث يلقى كل ساع سعيه ويوفى كل عامل عمله إما نعيم مقيم أو عذاب أليم : ﴿ إِنَّ الأَبْرَارِ لَفَى نَعِيم ، وإِنَ الفَجَارِ لَفَى جَحِيم ﴾ (1) . .

<sup>(</sup>١) سورة البغرة : ٢٥٩

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة : ٢٦٠

<sup>(</sup>٣) متفق عليه .

 <sup>(</sup>أ) سورة الانقطار : ١٤،١٣ .

ونعيم الأبرار كعذاب الفجار كلاهما يتناول الحس والنفس ، والجسد والروح ، يقول الله تبارك وتعالى : ﴿ الأخلاء يومئذ بعضهم لبعض عدو إلا المتقين . ياعباد لاخوف عليكم اليوم ولا أنتم تحزنون . ادخلوا الجنة أنتم وأزواجكم تحبرون . يطاف عليهم بصحاف من ذهب وأكواب وفيها ما تشتهيه الأنفس وتلذ الأعين وأنتم فيها خالدون ، وتلك الجنة التي أورثتموها بها كنتم تعملون ، لكم فيها فاكهة كثيرة منها تأكلون . إن المجرمين في عذاب جهنم خالدون . لا يفتر عنهم وهم فيه مبلسون . وما ظلمناهم ولكن كانوا هم الظالمين ونادوا يامالك ليقض علينا ربك قال : إنكم ماكثون . لقد جئناكم بالحق ولكن أكثركم للحق قال : إنكم ماكثون . لقد جئناكم بالحق ولكن أكثركم للحق كارهون ﴾ (١) .

ويقول سبحانه : ﴿ قُلُ أَوْنَبُنُكُم بِخِيرِ مِن ذَلَكُم ؟ لَلَذَينَ اتقوا عند ربهم جنات تجرى من تحتها الأنهار خالدين فيها وأزواج مطهرة ، ورضوان من الله ، والله بصير بالعباد ﴾ (٢) .

ويجار أهل النار ويضرعون ﴿ قالوا : ربنا غلبت علينا شقوتنا وكنا قوما ضالين . ربنا أخرجنا منها فإن عدنا فإنا ظالمون ﴾ .

فيجابون ﴿ قال : اخسأوا فيها ولاتكلمون ﴾ (٣) . وإذا كان في الرضوان من النعيم مافيه . ففي مواجهة أهل النار بهذا الخطاب من الألم النفسى مافيه .

على أنه ينبغى أن نُقرَّرَ أن الشعور فى بقاء آخر للنفس الإنسانية بعد هذه الحياة أمر لايستقل باعتقاده والإيهان به أهل الأديان الإلهية وحدهم ، وإنها هو اعتقاد طوائف كثيرة من البشر ، وإن كانوا يختلفون فى حقيقته ،

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف . ٦٧ ـ ٧٨

<sup>(</sup>٢) سوره أل عمران : ١٥

<sup>(</sup>٣) سورةُ المؤمنونُ : ١٠٦ ـ ١٠٨

وبيان مداه ، والاختلاف هنا أمر بدهى ، فإن الأمور التى لابستقل العقل بإدراكها لابد أن يتخبط فيها من آثر السير على هواه بغير هدى من الله .

يقول الأستاذ الإمام الشيخ محمد عبده: اتفقت كلمة البشر موحدين ورثنين مِلِّينَ وفلاسفة \_ إلا قليلا لايقام لهم وزن \_ على: أن لنفس الإنسان بقاء تحيا به بعد مفارقة البدن ، وأنها لاتموت موت فناء \_ أى زوال مطلق \_ وإنها الموت المحتوم هو ضرب من البطون والخفاء ، وإن اختلفت منازعهم في تصوير ذلك البقاء وفيها تكون فيه وتباينت مشارهم في طرق الاستدلال عليه .

فمن قائل: بالتناسخ فى أجساد البشر أو الحيوان على الدوام. ومن ذاهب إلى: أن التناسخ ينتهى عندما تبلغ النفس أعلى مراتب الكيال.

ومنهم من قال : إنها متى فارقت الجسد عادت إلى تجردها عن المادة ، حافظة لما فيه لذتها أو مابه شقوتها .

ومنهم من رأى: أنها تتعلق بأجسام أثيرية ألطف من هذه الأجسام المرثية .

هذا الشعور العام بحياة بعد هذه الحياة ، والمُنبَتُ في جميع الأنفس عالمها وجاهلها ، وحشيها ومستأنسها ، باديها وحاضرها ، قليمها وحديثها ، لايمكن أن يعد ضلة عقلية ، أو نزعة وهمية ، وإنها هو من الألهامات التي اختص بها هذا النوع .

فكيا ألهم الإنسان أن عقله وفكره هما عياد بقائه في هذه الحياة الدنيا - وإن شذ أفراد منه أنكروا ذلك أو شكوا فيه - كذلك قد ألهمت العقول وأشعرت النفوس أن هذا العمر القصير ليس هو منتهى ما للإنسان في السوجود ، بل الإنسان ينزع هذا الجسد كيا ينزع الثوب عن البدن ، ثم يكون حيا باقيا في طور آخر وإن لم يدرك كنهه .

ذلك إلهام يكاد يزاحم البديهة فى الجلاء يشعر كل نفس أنها خلفت مستعدة لقبول معلومات غير مثناهية ، من طرق غير محصورة ، شبقة إلى لذات غير محدودة ، ولا واقفة عند غاية ، مهيأة لدرجات من الكيال لاتحدها أطراف المراتب والغايات ) . (1)

ويقول باحث آخر: كيف يسيغ العقل أن ينفض سوق هذه الحياة وقد نهب فيها من نهب ، وسرق فيها من سرق ، وقتل فيها من قتل ، وبغى فيها من بغى ، وتجبر فيها من تجبر ، ولم يأخذ أحد من هؤلاء عقابه ، بل تستر واختفى ، فأفلت ونجا ، أو تمكن من إخضاع الناس له بسيف القهر والجبروت ؟

وفى الجانب الآخر: كم أحسن قوم وضحوا وجاهدوا ، ولم ينالوا جزاء ماقلموا ، إما لأنهم كانوا جنودا مجهولين ، أو لأن الحسد والحقد جعل الناس يتنكرون لهم ، بلا أن يعرفوا فضلهم ، أو لأن الموت عاجلهم قبل أن ينعموا بشمرة ماعملوا من خير ، وكم من قوم دعوا إلى الحق ، واستمسكوا به ، ودافعوا عنه ، فوقف الظالمون في طريقهم ، وأوذوا وعذبوا ، واضطهلوا وشردوا ، وسقطوا صرعى في سبيله ، وأعداؤهم الطغاة في أمن وعافية ، بل في ترف ونعيم .

ألا يسيغ العقبل - الذي يؤمن بِعَدَالَة الإله الواحد - بل يطلب أن توجد دار أخرى يجزى فيها المحسن بإحسانه ، والمسيىء بإساءته ؟

مذاما تنطق به الحكمة السارية في كل ذرة في السموات والأرض ﴿ وما خلقنا السموات والأرض وما بينهما لاعبين ، ما خلقناهما إلا بالحق ، ولكن اكثرهم لا يعلمون إن يوم الفصل ميقاتهم أجمين ﴾ (٢)

<sup>(</sup>١) رسالة التوحيد صد ٩٨ ـ ١٠٠

<sup>(</sup>٢) سورة الدخان : ۲۸ ـ ۰ ي .

﴿ وما خلقنا السياء والأرض وما بينها باطلا ذلك ظن الذين كفروا ، فويل للذين كفروا من النار ، أم نجعل الذين آمنوا وعملوا الصالحات كالمفسدين في الأرض أم نجعل المتقين كالفجار ﴾ . (١) (١)

### وجوب الإيمان بالملائكة

من الأمور التي أخبر بها الصادق المصدوق ، والتي بجب الإيهان بها التصديق بالملائكة كما أخبر الله عنهم ، وكما وصفهم سبحانه وتعالى في كتابه ، وصح في سنة رسوله في والكلام في الملائكة وعنهم مستفيض في القرآن الكريم والسنة الشريفة ، ومانذكره عنهم إنها هو في نطاق ما علمناه من صريح القرآن وصحيح السنة مع الاكتفاء والاقتصار.

فالملائكة خلق من الأنسواع التي خلقها الله ، لهم خصائصهم ، ووظائفهم ، ومعرفتهم بربهم ، يقبلون على طاعة ربهم في غير تقصير ولا فتور ، يتشكلون بالأشكال الحسنة ولبعضهم القدرة على الأفعال الحارقة .

#### مم خلق الملائكة ؟

وقد ثبت عن النبى ﷺ أن الملائكة خلقوا من نور ، قال عليه الصلاة والسلام : « خلقت الملائكة من نور ، وخلق الجان من نار ، وخلق آدم عا وصف لكم » . (٣)

وهم مفطورون على عبادة الله وطاعته ، وخشيته وتعظيم أمره ، والرحمة بعباده والنصيحة لهم قال تعالى :

﴿ يسبحون اللَّيلِ والنهار لايفترون ﴾ (١)

<sup>(</sup>١) سورة ص ٢٧ ـ ٣٨

<sup>(</sup>٢) الدكتور يوسف القرضاوي في كتاب العلم والإيان ص ٤٣ .

<sup>(</sup>٣) جزء من حديث رواه مسلم

<sup>(</sup>٤) سورة الإنبياء : ٢٠

وقال: ﴿ لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون ﴾ (١) وقال: ﴿ لا يسبقونه بالقول وهم بأمره يعملون ، يعلم عابين أيديهم وما خلفهم ولا يشفعون إلا لمن ارتضى وهم من خشيته مشفقون ﴾ (١) يسكن غالبهم السياء ، ومنهم من يسكن الأرض ، ينزلون بالوحى من ربهم لإبلاغه لعباده ﴿ الله يصطفى من الملائكة رسلا ومن الناس ﴾ (١)

و ينزّل الملائكة بالروح من أمره على من يشاء من عبادة أن أنذروا أنه لا إله إلا أنا فاتقون كه (١).

كما يتنزلون على المؤمنين بالبشريات عند احتضارهم قال تعالى : ﴿ إِنَّ السَّذِينَ قَالَوا : رَبِّنَا اللهُ ثُم استقاموا تتنزل عليهم الملائكة أن لاتخافوا ولاتحزنوا وأبشروا بالجنة التي كنتم توعدون نحن أولياؤكم في الحياة الدنيا وفي الآخرة ولكم فيها ما تشتهى أنفسكم ولكم فيها ما تدعون ﴾ . (9)

وهم يوجهون إلى عباد الله تصائح لطيفة ببيان الحق والخير والدعوة اليهما، والكشف عن الباطل والشر والتحلير منها قال عليه الصلاة والسلام: « إن للشيطان لمة بابن آدم وإن للملك لمة: فأما لمة الشيطان: فإيعاد بالشر وتكليب بالحق، وأما لمة الملك: فايعاد بالخير وتصديق بالحق، ثم تلا قوله تعالى: ﴿الشيطان يعدكم الفقر ويأمركم بالفحشاء بالحق، مغفرة منه وفضلا والله واسع عليم ﴾. (1) وهذا الحديث رواه الترمذي والنسائي وابن ماجه

نعم : إن صلتهم بالبشر طابعها الشفقة عليهم ، والرحمة بهم ، فهم يسألون المغفرة لأهل الأرض عموما .

<sup>(</sup>١) - سورة التحريم : ٣

<sup>(</sup>٢) الأسياء ٢٨ ، ٢٨

<sup>(</sup>٣) سورة الحج : د٧

<sup>(</sup>٤) سورة النحق : ٧٢ .

<sup>(</sup>۵) سورة فصلت : ۳۱ ، ۳۰

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة: ٢٦٨

قال تعالى : ﴿ وَالْمَلَاثُكَةُ يُسْبِحُونَ بِجِمَدُ رَبِهُمْ وَيُسْتَغَفُّرُونَ لَمْ فَ الْأَرْضُ ﴾ . (١)

ويستغفرون للمؤمنين خصوصا فو الذبن يحملون العرش ومن حوله يسبحون بحمد ربهم ويؤمنون به ويستغفرون للذين آمنوا: ربنا وسعت كل شئ رحمة وعليا فاغفسر للذين تابسوا واتبعسوا سبيلك وقهم عذاب الجحيم، ربنا وأدخلهم جنات عدن التي وعدتهم ومن صلح من آبائهم وأزواجهم وذرياتهم إنك أنت العزيز الحكيم، وقهم السيئات ومن تق السيئات يومئذ فقد رحمته، وذلك هو الفوز العظيم في (١)

كما أنهم يتنزلون بالنصر والتأييد للمؤمنين ﴿ إذ يوحى ربك إلى الملائكة ألى معكم فثبتوا الذين آمنوا سألقى في قلوب الذين كفروا الرعب فاضربوا فوق الأعناق واضربوا منهم كل بنان ﴾ " .

والملائكة يصلون على رسول الله على المؤمنين ، ﴿ إِنَّ اللهُ وَمَلَائِكَة يَصِلُونَ عَلَى المؤمنين ، ﴿ إِنَّ اللهُ وَمَلَائِكَتُهُ يَصِلُونَ عَلَى النبي ، يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آمنوا صلوا عليه وسلموا تسليما ﴾ (\*)

﴿ هو الذي يصلى عليكم وملائكته ليخرجكم من الظلمات إلى النور وكان بالمؤمنين رحيها ﴾ . (٥) وللملائكة وظائف كلفهم الله بها ، وأقدرهم عليها فمنهم : الموكل بالوحى وهوجبريل عليه السلام وله أسماء منها : روح القدس ، والروح .

قال تعالى : ﴿ قُلُ تَرْلُهُ رُوحِ القَلْسُ مِنْ رَبِكُ بِالْحَقِّ لَيْثَبَتُ اللَّذِينُ أَمْنُوا وَهِدَى وَبِشْرَى لَلْمُسْلِمِينَ ﴾ . (١)

<sup>(</sup>١) سورة الشوري : د

 <sup>(</sup>۲) مررة غافر : ۷ ـ ۹

<sup>(</sup>۲) سورة الإنفال : ۱۲

<sup>(1)</sup> سورة الأحزاب : ٥٦

<sup>(</sup>٥) سورة الأحزاب : ٤٣ (٦) سورة النحل : ١٠٢

ومنهم ملك الموت قال تعالى : ﴿ قل يتوفاكم ملك الموت الذي وكل يكم ثم إلى ربكم ترجعون ﴾ . (١) وقسد جاء فى بعض الآثار أن أسمه عزرائيل واشتهر هذا على الألسنة ولكنه لم يأت من وجه صحيح يطمان اليه .

ومنهم رضوان خازن الجنة ومالك خازن النار ومنهم إسرافيل وهو الموكل بالنفخ في الصور لإماتة الخلق ثم لإحيائهم وبعثهم .

قال عليه الصلاة والسلام: «كيف أنعم واسرافيل قد التقم الصور واستمع الإذن متى يؤمر بالنفخ فينفخ »، فكان ذلك ثقل على أصحاب رسول الله ﷺ.

فقال لهم : \* قولوا : حسبنا الله ونعم الوكيل \*. (١)

ومنهم حملة العرش وهم أربعة فى الدنيا وثهانية يوم القيامة لعظم تجلى الحق سبحانه وتعالى ، قال سبحانه : ﴿ ويحمل عرش ربك فوقهم يومئذ ثمانية يومئذ تعرضون الاتخفى منكم خافية ﴾ . (٣) وقد سبق حديث القرآن الكريم عنهم .

ومنهم الحفظة والكتبة ، وهل هما نوعان أوالحفظة هم الكتبة ؟ الظاهر أنهم صنف واحد قال تعالى : ﴿ وإن عليكم لحافظين كراما كاتبين يعلمون ما تفعلون ﴾ (1).

كيا نؤمن بأن من خصائص الملائكة أنهم لايأكلون ولا يشربون ، ولا ينامون ولا يتناكحون لا يوصفون بذكورة ولا أنوثة ، من وصفهم بأنوثة كفر، ومن وصفهم بذكورة فسق ، بل هم عباد مكرمون . .

<sup>(</sup>١) سورة السجدة : ١١ .

<sup>(</sup>٢) رواءً الترمذي وقال : حديث حس

<sup>(</sup>٣) سررة الحاقة : ١٧ . ١٨

<sup>(</sup>٤) سورة الانفطار : ١٠ ـ ١٣ .

## موقف البشر من الملائكة :

وموقف البشر بإزاء الملائكة مختلف ، فمنهم من آمن بهم كما أخبر القرآن الكريم عنهم ، وكشفت السنة عن أحوالهم ، وهم المؤمنون بالإسلام ، وبها ثبت عن نبيه عليه الصلاة والسلام .

ومنهم من جحدهم وأنكر وجودهم إنكارا تاما .

ومنهم من زعم أنهم بنات الله .

ومنهم من اتخذهم آلهة وعبدهم من دون الله .

والقسرآن الكسريم أشار الى هذه المقالات الضالة ، ونعى على معتنقيها ، وبين مبلغ ضلالهم ، وسوء حالهم ، وانعكاس فطرهم ، وظلام بصائرهم .

قال تعالى : ﴿ فاستفتهم : ألربك البنات ولهم البنون ، أم خلقنا الملاتكة إناثا وهم شاهدون ، ألا إنهم من إفكهم ليقولون : ولد الله وإنهم لكاذبون ، أصطفى البنات على البنين ؟ مالكم كيف تحكمون ﴾ (١)

وقال: ﴿ إِن السَّذِينِ لَا يَؤْمُنُونَ بِالآخِرَةُ لِيسمُونَ الْمَلَائِكَةُ تَسمِيةُ الْأَنْشِي ، وما لهم به من علم إن يتبعون إلا الظن وما تهوى الأنفس ، ولقد جاءهم من ربهم الهدى ﴾ (٢) .

والملائكة سوف يتبرأون يوم القيامة عمن عبدهم فى الدنيا واتخذهم آلهة من دون الله ، قال الله سبحانه : ﴿ ويوم يحشرهم جميعا ثم يقول للملائكة أمؤلاء إياكم كانوا يعبدون ، قالوا : سبحانك أنت ولينا من دونهم ، بل كانوا يعبدون الجن أكثرهم بهم مؤمنون ﴾ (٢) . .

وقد يتمثل الملاتكة في صورة البشر كيا ثبت في الصحيح عن عمر بن

<sup>(</sup>١) سورة الصافات : ١٤٩ ، ١٥٤

<sup>(</sup>٢) سورة النجم : ٣٨ ، ٣٧

<sup>(1)</sup> سورة سبأ : ٤٠ ، ٤١ .

الخطاب رضى الله عنه أنه قال: « بينها نحن جلوس عند رسول الله إذ طلع علينا رجل شديد بياض الثياب ، شديد سواد الشعر ، لايرى عليه أثر السفر ، ولا يعرفه منا أحد ، حتى جلس إلى النبى الله ، فأسند ركبتيه إلى ركبتيه ، ووضع كفيه على فخديه ، وقال : يامحمد أخبرني عن الإسلام ؟

فأجابه النبي ﷺ ،

ثم سأل : عن الإيهان والإحسان والساعة وفى كل ذلك بجيبه عليه الصلاة والسلام .

فلما أدبر قال النبي ﷺ : « ردوا علىّ الرجل » . فأخذوا ليردوه فلم يروا شيئاً

فقال عليه السلام: « أتدرون من السائل »؟ قالوا: الله ورسوله أعلم. قال: «هذا جبريل جاء يعلم الناس دينهم » (١).

وفى حديث آخر عن النبي ﷺ : « أن رجلا زار أخاله في الله في قرية أخرى فأرصد الله تعالى على مدرجته ملكا فلها أتى عليه قال : أين تريد ؟

قال : أريد أخا لي في هذه القرية .

قال : هل لك من نعمة تربها عليه ؟

قال : لاغير أني أحببته في الله تعالى .

قال : فإنمي رسول الله إليك بأن الله قد أحبك كما أحببته فيه ، " .

#### الإيمان بالقدر

من تمام الإيمان بالله سبحانه الإيمان بالقضاء والقدر . فها هو القضاء ؟ وما هو القدر ؟

ثم ما علاقة القضاء والقدر بأعيال العبد ؟

<sup>(</sup>١) متفق عليه .

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم .

وهل يسوغ له أن يتعلل بالقضاء والقدر لتبرير تقاعسه عها كلف به من واجبات ، أو الوقوع في مانهي عنه من سيئات ؟ هذه الأسئلة التي يثيرها هذا البحث جديرة بالمدرس المتأنى ، والفهم الواعى ، والنظر العميق ، والاستنارة فيها بنور الله سبحانه وتعالى ونور رسوله على من الكتاب الكريم والسنة المطهرة ، ثم بها جاء عن الصحابة والتابعين والعلهاء العاملين رضوان الله عليهم أجمعين .

ولنبدأ بالكلام عن القضاء والقدر ما هما فنقول : القضاء : هو عبارة عن وجود الأشياء على الوجه الأكمل في علمه تعالى على وجه كلى .

والقدر: إيجاد تلك الأشياء في عالم الظهور على وجه تفصيلي يوافق القضاء السابق . (١)

ومن صفات الله تبارك وتعالى التفصيلية ـ وهو المتصف إجمالا بكل كإلى المنزه المتعالى عن كل نقص ـ العلم الواسع المحيط ، والارادة الشاملة ، والقدرة الكاملة .

فصفة العلم: انكشف بها كل شيء بما كان أو سيكون أو هو كائن ، فالله قد أحاط بكل شيء علما فو يعلم مايلج في الأرض وما يخرج منها ، وماينزل من السياء وما يعرج فيها ، وهو معكم أينها كنتم ، والله بها تعملون بهسير كه. (٢) فو يعلم ما في السموات والأرض ويعلم ما تسرون وما تعلنون والله عليم بذات الصدور كه (٣) فو وما يعزب عن ربك من مثقال ذرة في الأرض ولا في السياء ولا أصغير من ذلك ولا أكبر إلا في كتاب مين كه (١) . فو وعنده مفاتح الغيب لا يعلمها إلاهو ، ويعلم ما في البر

<sup>(</sup>١) الشيخ يوسف الدجوى : عملة الازهر ـ العدد الرابع ربيع الثاني سنة ١٣٤٩ هـ واسمها نور الاسلام اذ ذاك .

<sup>(</sup>٢) مورة الحليد : ٤

<sup>(</sup>٣) صورة التغابن : ٤

<sup>(</sup>٤) سورة يونس : ١١٠

والبحر وما تسقط من ورقة إلايعلمها ولاحبة في ظلمات الأرض ، ولا رطب ولا يابس إلا في كتاب مبين ﴾ . (١)

ولما كان وجود الله تعالى أعلى الوجودات فإن علمه أعلى العلوم ، وهو علم أزلى لايفتقر إلى غير ذاته ، ولاينتهى بالجهل او الفناء كها هو شأن البشر وأشباههم من الخلق ، وتبارك الذى أثنى على نفسه فقال : ﴿ كُلّ من عليها فان ، ويبقى وجه ربك ذو الجلال والإكرام ﴾ (٢) ﴿ كُلّ شيء هالك إلا وجهه ، له الحكم ، وإليه ترجعون ﴾ (٢) .

والإرادة : صفة تخصص فعل العالم ، أما غير العالم بشيء أبدا فلا يعقل أن تكون له إرادة لشيء دون شيء آخر لأن المجهول المطلق لا تتوجه إليه إرادة (1) .

١ - وقد ثبت أن واجب الوجود هو موجد هذه الكائنات ، وأنه عالم بها وأن مايوجد من الممكنات لابد وأن يكون مطابقا لعلمه بها فإنه يلزم من ذلك ثبوت الإرادة له .

ذلك أن خلقه لتلك الكائنات الممكنة على وجه معين دون مايقابله من الوجوه ، وبجىء خلق تلك المكنات على ذلك الوجه المعين مطابقا لعلمه بها يدل على أنه أراد فعله على ذلك النحو المطابق لعلمه بها دون غيره من الأنحاء إذ لو لم تأت أفعاله عن علم سابق بها لما كان مريد! .

فالنائم الذي يطوح بذراعه فيحطم شيئا لاعلم له بها فعل ، ومن ثم لم يتطابق فعله هذا مع علم سابق به ، ولهذا لا نصفه بالإرادة أثناء نومه ، بل نصف أعماله بأنها غير إرادية . .

<sup>(</sup>١) سورة الأنمام : ٩٥

<sup>(</sup>٢) سورة الرحمن : ٢٦ ، ٢

<sup>(</sup>٣) سورة القصص : ٨٨ .

 <sup>(3)</sup> العقيدة الإسلامية والانتخلاق ص ٨٤.

٢. كل كائن مخلوق على قادر معين وصفة خاصة ، وله زمان ومكان عددان ، وهذه وجنوه قد اختص بها دون غيرها من النوجوه الممكنة ، وتخصيص الكائن وتخصيص الكائن بيعض الوجوه المتقابلة عن علم سابق بها هو حقيقة الارادة ﴾ (١) .

القدرة : وهى صفة بها الإيجاد والإعدام أى صفة يوجد بها الفاعل مايوجده ، من الأشياء والافعال ، وبعدم بها مايعدم منها .

والدليل على ثبوت صفة القدرة الله .. سبحانه وتعالى . أن : ( واجب الرجود هو مبدع هذه الكاثنات وخالقها على مقتضى علمه وحكم إرادته أى على وفق علمه بها ستكون عليه من أحوال وإرادته لتلك الأحوال . ولا كان كذلك فلاشك أن بداهة العقل تحكم بأنه قادر ، لأن فعل العالم المريد في تلك الكائنات التي يعلمها وعلى النحو الذي يريدها عليه فعلا مجقق علمه وإرادته فيها .. إنها يكون بسلطة له على التصرف في تلك الكائنات ، ولا معنى للقدرة إلا هذا السلطان على الأفعال ) (١) .

أما اختيار الله سبحانه فمعناه: إصدار الأثر بالقدرة على مقتضى العلم ، وحكم الإرادة أى : إيجاد الفاعل لأفعاله بقدرته على نحو مايقتضيه علمه بها ، وتحكم به إرادته بحيث تأتى الأفعال مطابقة للعلم ، والإرادة معا ﴾ ".

على الصفات المتقدمة قامت عقيدة القضاء والقدر ، فالله العليم المريد القادر إذا أراد شيئا فإنها يقول له : كن فيكون ، فها إنْ تتوجه الإرادة إلى هذا الشيء وتتعلق بإسرازه حتى يوجد على أكمل الوجوه التي أرادها

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ـ صفيعة ٢٩ .

<sup>(</sup>٢) المعقبدة الإسلامية والانعلاقي ، صفحة ٥٠

<sup>(</sup>٢) الرجع السَّابق ، صَى ٢٥

وقدرها العليم الخبير: ﴿ وربك يخلق مايشاء ويختار ، ماكان لهم الخيرة ، سبعان الله وتعالى عما يشركون ﴾ (١) .

بهذا الهدى الكريم ندخل بعون الله فيها نحن بصدده في القضاء والقدر.

هناك أمور تحدث وتتم بمحض القدرة العليا على وفق المشيئة الإلهية وحدها، وهي تنفذ في الناس طوعا وكرها، سواء شعربها الناس أم لم يشعروا.

فالعقول ومقدار مايودع فيها من ذكاء أو غباء .

والأمزجة وما يلابسها من هدوء أو عنف .

والأجسام وما تكون عليه من طول أو قصر ، وجمال أوقبح .

والشخصيات وماتطبع عليه من امتداد أو انكهاش ، والزمان الذى تولد فيه ، والمكان الذى تحيا به : والبيئة التى تنشأ في ظلها ، والوالدان اللذان تنحدر منهها ، وما تتركه الوراثة في دمك من غرائز وميول ، والحياة والموت ، والصحة والمرض ، والسعة والضيق ، ذلك ومثله لايد للإنسان فيه ، فاصابع القدر وحدها هي التي تتحرك ظاهرة وباطنة لتوجه الحياة كما يريدها صاحب الحياة فو إن الله لا يخفي عليه شيء في الأرض ولا في السهاء ، هو الذي يصوركم في الأرحام كيف يشاء ، لا إله إلا هو العزيز الحكيم في ال

وغنى عن البيان أن شيئا من هذا ليس موضع مؤاخذة ، ولا موضع محساب ، وإنها لفتنا النظر إليها لتعرف أن الجنسية التى تنتمى إليها ، واللغة التى تنطق بها ، بل نوع التكوين الذى يوجد الإنسان عليه ذكراً كان ، أو أنثى ، هذا شىء من الخصائص التى لاقبل لنا بها ، ولا سبيل

<sup>(</sup>١) سورة القصص : ٦٨

<sup>(</sup>٢) سورة أل عمران : ٥ ، ٢

لنا إليها ، وفى مثلها يساق قول القرآن الحكيم : ﴿ وَرَبُّكُ يَخْلَقُ مَا يَشَاءُ وَيُعْتَارُ ، مَا كَانَ لَهُم الحَيْرَةُ سَبْحَانُ الله وَتَعَالَى عَيَا يَشْرَكُونَ وَرَبُّكَ يَعْلُمُ مَا تَكُنَ صَدُورَهُم وَمَا يَعْلُمُونَ ، وهو الله لا إله إلا هو له الحمد في الأولى والآخرة وله الحكم وإليه ترجعون ﴾ (١) .

والإيهان بهذا الضرب واجب ، والأدلسة عليه متنظاهرة من العقل والنقل (١) فالكون وما يحدث فيه محكوم بضوابط محكمة وضعها ونظمها الحكيم العليم الذي أحاط بكل شيء علما ، وخلق كل شيء فقدره تقديرا في إنا كل شيء خلقناه بقدر كه (٢) .

وعلى المسلم أن يسلم بها قدره الله مما لا حيلة له فيه ، ولا قدرة له على
دفعه ، فمثلا إذا نزلت بالمؤمن نازلة ، أو ألم به مكروه ، أو خاب له أمل
رأيته مفوضا لربه ، راضيا بقضائه ، شاكرا لنعمائه ، فإيمانه يعصمه ،
ويقينه يحميه ، لأنه يعلم علم اليقين أن ما أصابه لم يكن ليخطئه ، وما
أخطأه لم يكن ليصيبه ﴿ ما أصاب من مصيبة إلا يإذن الله ، ومن يؤمن بالله
يد قلبه ، والله بكل شيء عليم ﴾ (أ)

وفي الحديث الذي أخرجه مسلم رحمه الله عن أبي هريرة رضى الله عنه قال : قال رسول الله على : « المؤمن القوى خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف ، وفي كل خير ، احرص على ماينفعك ، واستعن بالله ولا تعجز ، وإن أصابك شيء فلا تقل لوأني فعلت كذا كان كذا وكذا ، ولكن قل : قدر الله وما شاء فعل ، فإن (لو) تفتح عمل الشيطان » (٥) .

<sup>(</sup>۱) مورة القصص : ۱۸ ـ ۷۰

<sup>(</sup>١) عقيلة المسلم : ١٢٣ - ١٢٥

<sup>(</sup>٢) سورة القمر : ٤٩

<sup>(</sup>١) سورة التخابن : ١١ .

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم في كتاب الغدر.

وعقيدة المسلم على هذا الأسساس المواضع المستقيم تجمله رضى المنفس، قوى الإيمان يندفع لأداء واجبه، وهو حريص على تحقيق الخير ونصرة الحق في دنيا الناس غير مبال أوقع على الموت أم وقع الموت عليه، لأن شعاره تلك الآية الكريمة: ﴿ قل لن يصيبنا إلا ما كتب الله لنا ، هو مولاسا ، وعلى الله فليتوكل المؤمنون ﴾ (١) . فلا ترى المؤمن بحال من الأحوال هلوعا أو جزوعا ، وكيف وهو يقرأ قول الله تعالى :

﴿ مَا أَصَابَ مِنْ مَصَيِبَةً فِي الأَرْضُ وَلا فِي أَنْفُسَكُمَ إِلَّا فِي كَتَابَ مِنْ قبل أَنْ نَبراها إِنْ ذَلَكَ عَلَى الله يسير، لكيلا تأسوا على مافاتكم ولا تفرحوا بها أتاكم، والله لا يحب كل مختال فخور ﴾ (٢).

#### أفعال العباد

وما تقدم هو الذي يعتقده المسلمون على اختلاف منازعهم ، ويدينون الله به ، لاخلاف بين أحد منهم في شيء منه ، فلا خلاف بين أحد منهم في إثبات القدر السابق ، ولا في أن كثيرا عما يحدث في الكون ويجرى على الخلق لا يد للعباد فيه أصلا من قريب أو بعيد ، وإنها هو محض فعل البارىء سبحانه وتدبيره ، وأثر أمره وتسخيره ، ولا عبرة بها ذهب إليه نفاة القدر الذين قالوا : . كلمتهم المشهورة . ( لا قدر والأمر أنف ) فإنه رأى ساذج ، ومذهب غث لا يستند إلى دليل أو شبه دليل من عقل أو نقل ، أو قرآن أو سنة .

بل العقل والنقل ، ونصوص القرآن الكريم والسنة المطهرة منظاهرة متواترة صريحة في إثبات القدر السابق ، وفي إثبات الصفات التي قامت عليها وهي : العلم ، والإرادة ، والقدرة ، وكل هذا أثبته القرآن الكريم ،

<sup>(</sup>١) سورة التوبة : ١٥

<sup>(</sup>٢) سورة الحديد : ٣٢ ، ٣٣

وتابعته السنة فى ذلك فى صراحة وحسم ، لا تدع فرصة لمتردد ، او متشكك .

ولكن الـذى اشتد حوله الجدال ، وكثر فيه القيل والفال هو أفعال العباد ، وبعبارة أوضح : أفعال العباد الاختيارية ، فقد انقسمت الأمة بشانها شيعا وأحزابا ، لكل منها وجهته ، فهناك :

الجمبرية المنين جردوا الإنسان من كل إرادة واختيار، وذهبوا إلى التسوية بين ما نطلق نحن عليه الأفعال الاضطرارية، والأفعال الاختيارية، وقالوا: إن الإنسان مقهور في كل ما يأتي ويذر، وما يحدث منه من طاعة أو معصية ليس إلا خضوعا لسيطرة الإرادة والقدرة الآلهية.

ومن الجسرية من قال: بخلق الله لجميع أفعال الإنسان، وأن ما يفعله الإنسان هو مقارنة قدرته لقدرة الله في خلق تلك الأفعال.

وفى القول بالجبر إبطال للشرائع ، وتهرب من المسئوليات بإسقاط التكاليف ، وليو كان الأمر كها زعموا لكان إرسال الرسل عبثاً ، ووجود الشرائع لا معنى له ، لأن الشرائع قائمة على تكليف الإنسان بالأحكام الشرعية ، وتحديد المسئولية ليشاب المطيع ، ويعاقب المسىء ولا معنى للثواب والعقاب إلا إذا كان للإنسان قدرة واختيار على إتيان ما يريد ، ولو كان مجبورا لكان تكليفه تكليفا بالمحال .

وأصحاب هذا الرأى مفترون باطلاعلى دين الله وهم يريدون إشباع غرائزهم الدنيا ثم يتعللون بالأقدار ، ويحكمون على العقل بالإعدام ، إذ المجبور كالسجين ، لا حرية له ولا تصرف ، وفي هدم العقل هذم الدين ، وفي ذلك من الفساد مالا يحتاج إلى بيان .

وهناك القائلون بسيطرة الإنسان المطلقة على جميع أفعاله وخلقه لها ، وهذا الرأى يقف على طرفى نقيض مع القول الأول . وفى هذا القول من الغرور ما فيه ، إذ يحمل الإنسان على الاعتقاد بانه مستقبل عن قدرة الله تعمل وإرادته وسيطرته مسبحانه على الكون كله بجميع ما فيه ، وهذا الإنسان ليس إلا ذرة مما في الكون ، فكيف يخرج عن الحكم الألهى ؟

وإذا كان القولان السابقان يمثلان جانبى الإفراط والتفريط وكلاهما 
ذميم - فإن الرأى المعتدل المستقيم الذى تتضافر على إثباته نصوص القرآن 
والسنة ، وبراهين العقل والنقل هو أن للإنسان قدرة وإرادة واختيارا في إطار 
المشيئة الإلهية بها يختار وينفذ ويحقق ما أرتآه ، أو يحجم عن تنفيذه ، فهو 
له الحرية في الاختيار والترك إلا أن هذا الاختيار لايخرج عن إطار ما قلره 
الله وأراده ، على نحو ما قال الله تعالى : ﴿ لمن شاء منكم أن يستقيم ، 
وما تشاءون إلا أن يشاء الله رب العالمين ﴾ (١) .

بهذه الحرية التى منحت له ، والتى يشعر بها شعوراً لا يخامره شك أو شبهة ، وبللك الاختيار الذى يقدم به على إيثار الشىء دون غيره ، والإقدام على الأمر دون سواه ، فيسلك طريق الخير إن شاء أو طريق الشران شاء يكون الشواب والعقاب ، فللإنسان الجانب الكسبى والجانب السبى ، ولكنه \_ كما سبق أن قلنا \_ ليس مستقلا ولا مستغنيا .

وإذا كانت الأشياء الجهادية لها تدخل في الأشياء كها قال تعالى في حق المناء : ﴿ يَنْبَتُ لَكُمْ بِهُ الْمُرْرِعُ وَالْمُرْيَسُونُ وَالْمُخْيِلُ وَالْأَعْنَابُ وَمِنْ كُلُّ النَّمُواتِ ﴾ (٢) فجعل الإنبات به كها جعل الإحياء به في الآية الأخرى ، فكيف لايكون لنا تدخل فيها يكون منا ؟ هل السبب الآلي أقوى من السبب فكيف لايكون لنا تدخل فيها يكون منا ؟ هل السبب الآلية ويسيرها في أي طريق المفكر المختار الذي يستطيع أن يغلب الأسباب الآلية ويسيرها في أي طريق شاء وهو أعظم منها فإنها مسخرة له وهو مالكها ، فكيف لا يعطى ما

<sup>(</sup>١) سورة التكوير : ٢٨ . ٢٩

<sup>(</sup>٢) سورة النحل : ١٩

أعطيته من الأحكام وهو أقوى الأسباب وأعظمها ؟

ولماذا لا يجعلون من الأسباب التي يتوقف عليها الفعل نظر الإنسان وإرادته واختياره وترجيحه ؟

هل يكون لغير العاقل المقهور من التدخل في الفعل ماليس للفاعل المختار؟ اللهم إن ذلك غير معقول فلم يبق إلا التحديد وبيان مقدار ماللعبد من ذلك وهو غير ضرورى للعلم الإنساني بل غير ممكن ، فإن اكتناه الأشياء كها هي غير مستطاع للإنسان ولا داخل في متناول قدرته ، فهذا الغذاء الذي هو من أظهر الأشياء لا نعرف من أمره إلا الظواهر التي لا تسمن ولا تغفى من جوع ، أما كيفية انقلابه إلى أعضاء مختلفة فلا نعرفها ولا نستطيع أن نعرفها ﴾ (١) .

فالقول بكون الإنسان مجبرا لا مختارا قول بإسقاط كل تبعة ، وكل مزية وجراءة على التسوية بين الخبيث ، والطيب ، وهو أمر يناقض العلم اليقينى ، وينافى البدهيات الأولية . ويعجبنى قول من قال : كيف تزعم أنك جبرى مع أنك تجرى لأحضار البطبيب لمزيضك ، وتدافع عن وطنك ، وتستدعى رجال المطافىء لإطفاء حريق بيتك ، وتعمل على وقف النار التى بدأت تشب من شرارة أصابت أوراقك في حجرة عملك ، وإن لديك عقلا ، وإنك لتنتفع به فيها تريد ولا سبيل إلى إنكار ذلك ، فالأشياء تقع بأسبابها ، ومنها الإرادة الإنسانية فهى بعض الأسباب العاملة في سير الحوادث في هذا الوجود .

ثم نقول: يوجد أعمال كبيرة لكبار الرجال، فمن الذي يستطيع أن يقول: إنه لا فضل لهم في إحداثها، أو ليس لهم تدخل فيها ؟ أو بعبارة أخرى: أليسوا من أسبابها ؟ أو ليسوا هم أعظم أسبابها من حيث كونهم

<sup>(</sup>١) مجلة نور الإسلام ـ الشيخ الهجوى ، صفحة ٣٠٠

رجالا ذوى عزيمة صادقة ، وإرادة قوية ، وأفكار حرة ؟ لا من حيث كونهم آلات مسخرة لا تستحق حمداً ولا شكراً .

ولا تستطيع أى سفسطة أن تزيل منا ذلك الاعتقاد أو تزحزحنا عنه ، وهـ و الذى نعتقد أنه يتملك كل نفس ، ويسيطر على كل عقل ، حتى عقول الأطفال وعقول الجهال ، فإن كل واحد منا يعتقد اعتقادا لا يدافع أن له أثراً أو تسببا في كثير من الأشياء ، فنحن نعمل ونعتقد أننا فاعلون لا منفعلون ، ونعتقد أننا نبنى صرح المستقبل في الدنيا والآخرة ، وإن كان ذلك على حد محدود ، وعلى قدرة وهبنا الله تعالى ، فكيف يصح أن يقال : إننا كمية مهملة في الوجود مع أننا أكبر عوامله التي تعطيه الرواء والبهاء ؟

والنتيجة لهذا كله أن للإنسان تأثيراً في وجود الأشياء ، فإنه حلقة كبرة من حلقات سلسلة الوجود ، بل هو أعظم حلقاتها ، ولكنه غيرمستقل استقلالا تاما في المسألة ، فيجب أن يكون عليه من المستولية بقدر ماله من الأثر في ذلك بذلك الفعل ، والتدخل فيه ، حتى إذا صار مكرها أو عبرا فإنه يكون غير مستول بالمرة ، فليس العبد عبراً ، ولا آلة صهاء ، كها يحس إحساساً لا يعارض عندما يعرض له أمر خطير ، بل عندما يسعى لرزقه ، أو جاهه ، ووظيفته ، وشهادته .

ومن العجب أنه فى أموره الدنيوية بكون معتزليا متطرفا ، وفى أموره الدينية يكون جبريا متطرفا اتباعا لما تهوى الأنفس : ﴿ ولقد جاءهم من ربهم الهدى ﴾ (١) .

ومع كوننا نقول: إنه غير مجبر نقول أيضا: إنه لا غنى له عن الله تعمالى، فَإِنَّ علمه قاصر، وقدرته قاصرة، ولا سلطان له على الأمور الحنارجية، ولا على تتميم الموجبات لما يريد، ولا منع الموانع عما يريد،

<sup>(1)</sup> سورة النجم : ۲۳

فمن الموانع التى يجوز أن تحدث مالا يدخل تحت علمه وقدرته ، وأنت تعرف أنلك حر ههنا ، ولكن كونك حرا لا يقتضى أن تكون غير مقيد بالقوانين ، ولا خاضع للدساتير . . الى آخر ما تعلم ولا تجهل .

فالأشياء يجب أن توضيع في مراكزها ولا تتعدى حدودها ، فإن الاستقلال التام يتبع القدرة القاهرة والعلم المحيط ، وليس ذلك لأحد إلا لله تعالى (١)

والسلى نراه .. بداهمة وعقلا .. : أنشا نريد فعل الشيء ، أو تركه بمحض اختيارتا ، ونسرجم هذا على ذاك ، ونحس بالحرية في حركاتنا وسكناتنا وفي إرادتنا للأكل والشرب والنوم وسائر الأفعال ، ومع هذا كله فنحن نعلم بالبرهان العقلي أن مرد الأمور إلى الله وهو المالك لزمامها ، والمتصرف فيها فيا شاء كان ، ومالم يشأ لم يكن ﴿ وقه غيب السموات والأرض ، وإليه يرجع الأمر كله فاعبده وتوكل عليه ﴾ (٢) .

وإحساسنا بحرياتنا بديهة وعقلا يؤكده ويقويه القرآن ، فالله تعالى يسند الأفعال إلى العباد وهو سبحانه قد كلفهم ، وما كان ليكلفهم ما هو خارج عن استطاعتهم أو ليس في متناول قدراتهم ﴿ لا يكلف الله نفسا إلا وسعها ، لها ما كسبت وعليها ما اكتسبت ﴾ (٢)

فها أنت ذا ترى : أنه نسب إليه ما كسب وما اكتسب ، ونسب إليه

<sup>(</sup>١) عجلة نور الإسلام . العدد الشار ألبه سابقا

<sup>(</sup>٢) سورة هود : ۱۲۲ (٣) سورة البقرة : ۲۸۹

<sup>(</sup>٤) سورة يونس : ١١٨

الهداية والضلال ، ولكن مع ملاحظة ، واستحضار أن قدرة الله هي الرجع في كل الحالات لجميع الكاثنات ، ومن آثارها الحيلولة بين العبد وبين إتمام ما يريد :

﴿ يَاأَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا اسْتَجْيَبُوا لله وَللرسُولُ إذا دَعَاكُم لما يُحِيبُكُم ، وَاعْلَمُوا أَنْ الله يُحُولُ بَيْنَ المرء وقلبه وأنه اليه تحشرون كه (١)

وعلى العبد الأخذ في الأسباب ، و إحكام الأمور وتدبيرها ، معتقدا أن المعين هو الله رب العالمين ، فلا حول ولا قوة إلا به .

والعمل يسند إلى الله على أنه الفاعل له ويستد للعبد على أنه سبب فيه ، يقول الله تعالى : ﴿ أَفْرَأَيْتُم مَا تَحْرَثُونَ ، أَأَنْتُم تَرْرَعُونَه أَم نَحْنَ السّرارعُونَ ﴾ (١) . ففي الإمكان أن تسمى الفلاح زارعا لأنه سبب ، وتسمى الحق زارعا لأنه تولى الإنبات . فازرع خيرا تحصد خيرا ، وازرع شرأ تحصد ما زرعت .

من يزرع الشر بحصد في عواقبه ندامةً ولحصدِ الزرَّع إبَّانُ ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مَثْقَالُ ذَرَةَ خَيْراً يَرُهُ ، وَمَن يَعْمَلُ مَثْقَالُ ذَرَةَ شُراً يَرُهُ ﴾ "

﴿ إِنْهُ مِنْ يَأْتُ رَبِهُ مِجْرِما فَإِنْ لَهُ جَهِنْمُ لَا يَمُوتَ فَيَهَا وَلَا يُحِياً ، وَمِنْ يَأْتُهُ مؤمناً قَدْ عَمَلُ الصَّالِحَاتُ فَأُولئكُ لَمْمُ الدرجات العلا ﴾ (1) .

فمستولية الإنسان إذن إنها تكون عن فعله سواء كان قلبياً كالإيهان والكفر والإخلاص والرياء ، والكبر والتواضع ، والحب والكراهية أو عملياً يتعلق بالجوارح كالعبادات والطاعات ، أو الموبقات والسيئات من نحو

<sup>(</sup>١) سورة الأنقال : ١٤

<sup>(</sup>۲) سورة الواقعة : ۲۳ ، ۲۶

<sup>(</sup>٣) سورة الزَّلزلة : ٨ . ٧

<sup>(1)</sup> سورة مله : ٧٤ ، ٥٥

الكذب والسرقة وشرب الخمر ونحوها من أعمال الجوارح.

والثواب أو العقاب مبنيان على ما اختاره العبد وارتضاه :

﴿ إِنْ سَعِيكُم لَشْتَى ، فأما من أعطى واتقى وصدق بالحسنى فسنيسره لليسرى ، وأما من بخل واستغنى وكذب بالحسنى فسنيسره للعسرى ﴾ (١) .

فَكُلُ إِنْسَانَ يَخْتَارَ لِنَفْسَهُ طَرِيقَهَا ، والله ييسر له ما اختَارَ مَنْ غَيْرَ جَبْرِ ولا قهر :

﴿ إِنْ سعيكم لشتى ﴾ : أى أعيال العباد التى اكتسبوها والتى هم بصدد اكتسابها متضادة ومتخالفة ، فمن فاعل خيرا ومن فاعل شرا قال تعالى : ﴿ فَأَمَا مِن اعظى واتقى ﴾ اى اعظى ما أمر باخراجه واتقى فى أموره ﴿ وصدق بالحسنى ﴾ أى بالمجازاة على ذلك . قاله قتادة .

وقال خصيف : بالثواب ، وقال ابن عباس ومجاهد وعكرمة وأبو صالح وزيد بن أسلم : ﴿ وصدق بالحسني ﴾ أي بالخلف .

وقال أبو عبد الرحمن السلمى والضحاك : ﴿ وصدق بالحسنى ﴾ أى بلا اله الا الله .

وفي رواية عن عكرمة : ﴿ وصدق بالحسني ﴾ أي : بها أنعم الله عليه .

وفى رواية عن زيد بن أسلم : ﴿ وصدق بالحسنى ﴾ قال : الصلاة والزكاة والصوم وقال مرة ، وصدقة الفطر .

وقال ابن أبى حاتم: حدثنا أبو زرعة ، حدثنا صفوان بن صالح الدمشقى ، حدثنا الوليد بن مسلم ، حدثنا زهير بن محمد ، حدثنا من سمع أبا العالية الرياحى يجدث عن أبى بن كعب قال : سألت رسول الله : عن الحسنى ؟ قال : ( الجنة ) .

<sup>(</sup>١) سورة الليل : ١٠ ـ ١٠ .

وقوله تعالى : ﴿ فسنيسره لليسرى ﴾ قال ابن عباس : يعنى للخير، وقال زيد ابن أسلم : يعنى للجنة ، وقال بعض السلف : من نواب الحسنة الحسنة بعدها ، ومن جزاء السيئة السيئة بعدها ؛ ولهذا قال الله تعالى : ﴿ وَأَمَا مِنْ بِحُلِ ﴾ أى : بها عنده ﴿ واستغنى ﴾ قال عكرمة عن ابن عباس : أى بخل بهاله واستغنى عن ربه عز وجل ، راواه ابن أبي حاتم .

﴿ وكلب بالحسنى ﴾ أى : بالجناء في الندار الأخرة ﴿ فسنيسره للعسرى ﴾ أى : لطريق الشر .

كها قال الله تعالى : ﴿ وَنَقَلْبَ أَفْتُدْتُهُمْ وَأَبْصَارُهُمْ كَمَا لَمْ يَؤْمِنُوا بِهِ أُولُ مرة ، وَنَذْرَهُمْ فِي طَغْيَانِهُمْ يَعْمَهُونَ ﴾ .

والآيات في هذا المعنى كثيرة دالة على : أن الله يجازى من قصد الخير بالتوفيق له ، ومن قصد الشر بالخذلان ، وكل ذلك بقدر مقدور .

قال الإسام أحمد: حدثنا على ابن عباس ، حدثنا العطاف ابن خالد ، حدثنى رجل من أهل البصرة عن طلحة بن عبد الله بن عبد الرحمن بن أبى أبكر الصديق عن أبيه قال : سمعت أبى يذكر: أن أباه سمع أبا بكر وهو يقول : قلت يا رسول الله ، أنعمل على ما فرغ منه أو على أمر مؤتف ؟ قال : قليم العمل يا رسول الله ؟ قال : قليم العمل يا رسول الله ؟ قال : قليم العمل يا رسول الله ؟ قال : « كل ميسر لما خلق له » ا هـ (١).

فالله سبحانه وتعالى ـ وله الحكمة البالغة والحجة القاطعة ـ قد هدى الإنسان المتجدين وبين له السبيل إما شاكرا و إما كفورا ، فمدار الأمر على ما يختاره الإنسان لنفسه ، فإن اختار طريق الخير وفقه الله وأعانه ، وإن اختار طريق المريق الشر يسر الله له ما اختار .

قال تعالى : ﴿ وما يضل به إلا الفاسقين ، الذين يتقضون عهد الله

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير: ٤ / ١٨٥ .

من بعد ميشاقه ، ويقسطعون ما أمر الله به أن يوصل ، ويفسدون في الأرض ، أولئك هم الحاسرون كه (١)

وقال تعالى: ﴿ فلما زاضوا أَرَاغَ الله قلوبهم ، والله لا يهدى القوم الفاسقين ﴾ (١) وقال : ﴿ ومن يشاقق الرسول من بعد ما تبين له الهدى ، ويتبع غير سبيل المؤمنين نوله ما تولى ونصله جهنم ، وساءت مصيرا ﴾ (١) .

وفى جانب الهداية والضلال معا يتحدث القرآن الكريم فيقول : ﴿ قل : إِنَ الله يضل من يشاء وبهدى إليه من أناب ، الذين آمنوا وتطمئن قلوبهم بذكر الله ، ألا بذكر الله تطمئن القلوب ﴾ (1) .

فمستولية الإنسان إنها هي على نفسه بعد اختياره الحر لما يريد، وسلوكه سبيله كها قال الحق جل وعلا ﴿ بل الإنسان على نفسه بصيرة، ولو ألقى معاذيره ﴾ (٥).

# التعلل بالأقدار لا معنى له

ولقد زعم المشركون أن الله رضى منهم الشرك ، وأنه لو شاء لحملهم على الإيهان وقد تجاهلوا ما وهبهم الله من استعداد للخير والشر والهداية والضلال ، وقد حكى الله في كتابه مزاعمهم ، وبين بطلانها ، وعدم جدواها .

قال سبحانه : هووقال اللين أشركوا لو شاء الله ما عبدنا من دونه من شيء نحن ولا آباؤنا ، ولا حرمنا من دونه من شيء ، كذلك فعل اللين

<sup>(</sup>١) سورة البقوة : ٢٦ ، ٢٧ .

<sup>(</sup>٢) سررة الصف : ٥ .

<sup>(</sup>٢) سنورة النسلم: ١١٥ .

<sup>(1)</sup> سورة الرعد : ۲۸ ، ۲۸ .

<sup>(</sup>٥) سورةِ القيامة : ١٤ ، ١٥ .

من قبلهم فهل على الرسل إلا البلاغ المبين ، ولقد بعثنا في كل أمة رسولا أن اعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت فمنهم من هدى الله ، ومنهم من حقت عليه الضلالة ، فسيروا في الأرض فانظروا كيف كان عاقبة المكذبين ، إن تحرص على هداهم فإن الله لا يهدى من يضل ، ومالهم من ناصرين ﴾ (١) .

يقول ابن كثير في تفسير هذه الآيات : يخبر تعالى عن اغترار المشركين بها هم فيه من الإشراك واعتذارهم محتجبين بالقدر بقولهم : لو شاء الله ما عبدنا من دونه من شيء نحن ولا آباؤنا ولا حرمنا من دونه من شيء . اي : من البحائر، والسوائب، والوصائل وغير ذلك مما كانوا ابتدعوه واخترعوه من تلقاء أنفسهم مما لم ينزل به سلطانا .

ومضمون كلامهم أنه لو كان الله تعالى كارها لما فعلنا لأنكوه علينا بالعقوبة ولما أمكننا منه ، قال تعالى ـ رادا عليهم شبهتهم ـ : ﴿ فهل على الرسل إلا البلاغ المبين ﴾ أى : ليس الأمر كيا تزعمون أنه لم ينكوه عليكم بل قد أنكوه عليكم أشد الإنكار ، ونهاكم عنه آكد النهى ، وبعث في كل أمة أى : في كل قرن ، وطائفة من الناس رسولا ، وكلهم يدعون الى : عبادة الله ، وينهون عن : عبادة ما سواه : ﴿ أن اعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت ﴾ .

فلم يزل الله تعالى يرسل إلى الناس الرسل بذلك منذ حدث الشرك في بنى أدم في قوم نوح الذين أرسل إليهم نوح ، وكان أول رسول بعثه الله إلى أهل الأرض إلى أن ختمهم محمد الله الذي طبقت دعوته الجن والإنس في المشارق ، والمغارب وكلهم كها قال الله تعالى : ﴿ وما أرسلنا من قبلك من رسول إلا نوحى إليه أنه لا إله إلا أنا فاعبدون ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) سورة النحل : ٢٥\_ ٢٧ .

<sup>(</sup>٢) سورة الانبيآء : ٢٥

﴿ واسأل من أرسلنا من قبلك من رسلنا : أجعلنا من دون الرحن المة يعبدون ﴾ (١)

وقال تعالى في هذه الآية الكريمة : ﴿ ولقد بعثنا في كل أمة رسولا أن اعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت ﴾ .

فكيف يسوغ لأحد من المشركين بعد هذا أن يقول : ﴿ لو شاء الله ما عبدنا من دونه من شيء ﴾ ؟ .

فمشيئته تعالى الشرعية عنهم منتفية لأنه نهاهم عن ذلك على ألسنة رسله ، وأما مشيئته الكونية وهي تمكينهم من ذلك قدراً فلا حجة لهم فيها ، لأنه تعالى خلق النار وأهلها من الشياطين ، والكفرة ، وهو لا يرضى لعباده الكفر ، وله في ذلك حجة بالغة ، وحكمة قاطعة (١) .

وقد زيف القرآن أباطيل المشركين وافتراءاتهم ، يقول الله تعالى : ﴿ سيقول اللهن أشركوا : لو شاء الله ما أشركنا ولا آباؤنا ولا حرمنا من شيء ، كذلك كذب اللهن من قبلهم حتى ذاقعوا بأسنا ، قل : هل عندكم من علم فتخرجوه لنا ، إن تتبعون إلا المظن ، وإن أنتم إلا يخرصون ﴾ (٣) .

وهم يزعمسون : أن الله لو كان غير راض عها نحن فيه لحال بيننــا وبينه ، فلها لم يفعل دل ذلك على رضاه بذلك .

يقول الله تعالى : ﴿ قل هل عندكم من علم فتخرجوه لنا ﴾ . يدل على : زعمكم ويؤيدكم في اتجاهكم ، وليس لهم من ذلك شيء .

ولذا يقول سبحانه : ﴿ إِنْ تَتَبِعُونَ إِلَّا الظَّنَ ﴾ أي : الوهم والخيال ، والمراد بالظن ههنا : الاعتقاد الفاسد : ﴿ وَإِنْ أَنْتُمَ إِلَّا تَخْرَصُونَ ﴾ أي :

١١) سورة الزخوف : ٢٥

<sup>(</sup>۱) نفسير ابن کثير ۲ / ۲۵۵ ، ۲۹۹ .

١٤٨ : ١٤٧ : ١٤٨ ، ١٤٨ .

تكذبون أشد الكذب على الله فيها تدعون وفيها تزعمون .

بقى سؤالان لا مناص لنا من التعرض لها والإجابة عليهما ...

الأول: ما السرفى أننا نرى بعض الناس قد أعطى من المواهب مالم يعط غيره ، ونال من التوفيق مالم ينله سواه ؟

والثانى: إذا كان الله تعالى قد علم كل شىء أزلاً وقدره على عباده ولابد أن تكون الأعمال مطابقة للعلم الإلهى السابق، أفلا يكون معنى هذا أن الإنسان مضطر فى مايأتى ويذر، ولا اختيار له ؟

### والجواب عن الأول:

إن ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء ، والفضل لاحجر عليه ، وأما قوله تعالى : ﴿ وَأَن لِيسَ لَلْإِنسَانَ إِلَّا مَاسَعَى ﴾ (١) فهذا من باب العدل ، وأما الفضل فإن الله تبارك وتعالى قال : ﴿ قل إن الفضل بيد الله يؤتيه من يشاء ، والله واسع عليم ، يختص برحمته من يشاء والله ذو الفضل العظيم ﴾ (١)

# والجواب عن الثاني :

إن صفة العلم صفة انكشاف ، وليست صفة تأثير فهذا العلم المسامل المحيط لامدخل له في اتجاه الإنسان الذي يصدر عن اختيار ، وإرادة ، وحرص منه ، وذلك أن العلم لا علاقة له بالجبر ، والاختيار ، فعلم الله ليس ملزماً للإنسان ، ولا مانعاً من فعل مايريد بمحض إرادته واختياره .

#### القدر سر لايستطاع إدراكه

وقد أراد الله بنا وأراد منا : أراد بنا ماقدره علينا ، وأراد منا ماكلفنا

<sup>(</sup>١) سورة النجم ; ٢٩

<sup>(</sup>٢) سورة أل عمران : ٧٤ ، ٧٤

به ، فلاينبغى أن نشتغل بها أراده بنا عها أراده منا ، والقدر سر استأثر الله به ، ووقع فى السنة التحذير من الخوض فيه .

قال .. ﷺ : «إذا ذكر القدر فأمسكوا» (١) وكلامنا فيه .. معشر البشر.. إنها هو وقوف بساحله ، أما لجته فمن خاضها هلك ، سئل رجل من الصالحين عن رأيه في القدر فقال : رأيي فيه رأى ابنتي وكانت طفلة صغير لاتدوك شيئاً من هذا فكأنه يقول : لا رأى لى .

وقد سأل الإمام علياً رضى الله عنه وكرم الله وجهه شيخ ـ بعد انصرافه من صفين ـ فقال أخبرني عن مسيرنا إلى الشام : أكان بقضاء الله وقدره ؟

فقال : والذي خلق الحبة وبرأ النسمة ماوطّئنا ولاهبطنا وادياً ، ولا علونا تلمة إلا بقضاء الله وقدره .

فقال الشيخ : فعند الله أحتسب عنائى ، ماأرى لى من الأمر شيئاً . فقال له : (مه أيها الشيخ عظم الله أجركم فى مسيركم وأنتم سائرون ، وفى منصرفكم وأنتم منصرفون ، ولم تكونوا فى شىء من حالاتكم مكرهين ، ولا إليها مضطرين .

فقال الشيخ: فكيف ساقنا القضاء والقدر؟

قال: ويحك . لعلك ظننت قضاء عبراً ، وقدراً قاسراً ، لو كان ذلك لبطل الثواب والعقاب ، والوعد والوعيد ، والأمر والنهى ، ولم تأت لائمة من الله لمذنب ، ولا محمدة لمحسن ، ولم يكن المحسن أولى بالمدح من المسى، ولا المسىء أولى بالذم من المحسن ، تلك مقالة عبدة الأوثان ، وجنود الشيطان ، وشهود الزور ، وأهل العمى عن الصواب ، وهم قدرية هذه الأمة ومجوسها ، إن الله أمر تخييراً ، ونهى تحذيراً ، وكلف يسراً ، لم يعص مغلوباً ، ولم يطع مستكرها ، ولم يرسل الرسل إلى خلقه عبثاً ، ولم يخلق

<sup>(1)</sup> جزء من حديث رواه الطبراس

السموات والأرض ومابينها باطلاً ، ذلك ظن الذين كفروا فويل للذين كفروا من النار) (١)

ومن دعوات العارف بالله تعالى أبى الحسن الشافل رحمه الله وأثابه: (اللهم إنى أتوسل بك إليك، اللهم كا كنت دليل عليك، فكن شفيعي إليك.

اللهم إن حسناتي من عطائك ، وسيئاتي من قضائك فجد اللهم بها أعطيت على مابه قضيت حتى تمحو ذلك بذلك . لا من أطاعك فيها أطاعك فيه له الشكر ، ولا لمن عصاك فيها عصاك فيه له العذر ، لأنك قلت وقولك الحق : ﴿ لايسال عها يفعل وهم يسالون ﴾ (١) .

اللهم لولا عطاؤك لكنت من الهسالكين ولولا قضاؤك لكنت من الهسائزين ، وأنت أجل وأعظم ، وأعز وأكرم من أن تطاع إلا بإذنك ورضاك ، أو تعصى إلا بحكمك وقضائك ، إلمى ما أطعتك حتى رضيت ، ولا عصيتك حتى قضيت أطعتك بإرادتك والمنة لك على ، وعصيتك بتقديرك والحجة لك على ، فبوجوب حجتك وانقطاع حجتى إلا مارحمتنى ، وبفقرى إليك وغناك عنى إلا ماكفيتنى يا أرحم الراحمين) (")

(أما بعد) فالإيهان بالقدر: يملأ نفس المؤمن بالطمأنينة، وقلبه بالسكين لله ، ويحفزه إلى قوة العزيمة ، وخلق الشجاعة ، وفضائل الصبر والرضا والثبات ، لأنه يعلم أنه لايملك الحياة إلا واهبها ، ولايملك الرزق والعطاء إلا مانحه ومسديه وهو المنعم الوهاب سبحانه .

وأن ماقدر له أو عليه فإنه مصيبه لاعمالة ، فلا يهلع ولايجزع ولايحسد

<sup>(</sup>١) مجلة نور الإسلام ـ العدد المذكور سابقا

<sup>(</sup>٢) سررة الأبياء : ٢٧

 <sup>(</sup>٣) كتاب أبن الحسن الشافل - للدكتور عبد الحليم عمود ١٩٦٨ - ١٦٩ .

ولا يحقد ، ولايشمت ولاينافق ، بل يواجه الحياة بوجه باسم ، وصدر منشرح وقلب نقى رضى ، واندفاع لعمل صالح بسعد به في دنياه ، وتحسن به عقباه .

يقول ﷺ : «لايؤمن عبد حتى يؤمن بأربع : يشهد أن لا إله إلا الله ، وأنى رسول الله بعثنى بالحق ، ويؤمن بالبعث بعد الموت ، ويؤمن بالقدره .

# الباب الثالث العبادة وأثرها في الفرد والجماعة

# الفصـل الأول أثر العبادة في صلاح الفرد

يجدر بنا \_ قبل أن نتحدث عن أثر العبادة في صلاح الفرد ، وتقويم أخلاقه وتزكية نفسه ، وتهذيب وجدانه ، وتوجيهه الوجهه النافعة \_ أن نشير إلى الغاية من وجود هذا الإنسان ، والحكمة التي من أجلها خلقه ربه وسواه ، وأمده بالعلوم والمعارف ، وسخر له الكائنات ، وهي غاية سبق أن تناولناها في مناسبات عدة ، إلا أننا نجد أنفسنا ملزمين بمعاودة التذكير بها هنا لأنها مدخل لابد منه لما نريد أن نتكلم فيه ، ونصل إليه .

## الغاية من خلق الانسان

إن الغاية من خلق الناس هي أن يعبدوا ربهم مخلصين له الدين ، ويتعرفوا إليه بطاعته وعبادته ، وذكره وشكره ، وَإِنَّ منازلهم عنده تتحدد على ضوء هذه العبادة . وهذا التعرف . ولاعبرة بها وراء ذلك من علوم ومعارف ، أو أعمال وعبادات إذا جهل العبد ذلك ، أو أعرض عنه وتهاون فيه .

فلو افترضنا أن إنسامًا من الناس أتيح له من العلم والمعرفة أقصى ما يتاح لبشر، ثم لم يعرف ربه فهو جاهل.

ولو افترضنا كذلك أن رجلا قام بكل ماكلف به من واجبات ف: بيته وعمله ونحو وطنه وأعرض عن واجبه نحو ربه فهو مقصر، بل من أشد الناس تقصيراً.

وفى سبيل تحقيق هذه الغاية النبيلة فإن الله سبحانه أوصى عباده بالفضائل ، وحدرهم من الشرور والرذائل ، لقد أوصاهم بذلك إجالا في مواطن كثيرة نذكس منها : قول الحق سبحانه : ﴿ إِنَ اللهُ يأمر بالعدل

والإحسان وإيشاء ذى القربى ، وينهى عن الفحشاء والمنكر والبغى ، يعظكم لعلكم تذكرون ﴾ . (١)

وأوصاهم بللك على التفصيل فى مواطن كشيرة كذلك من كتابه الكريم ، وعلى لسان خاتم رسله ﷺ : لقد أوصى سبحانه بالإخلاص ، وحذر من الكبر ، لقد حث على الجود والساحة ، وحذر من الكبر .

إنه ما من مكرمة إلابينها المدين ودعا إليها ، ورغب فيها ، وأشار إلى بركاتها وما من رذيلة إلانهى عنها ، وحذر منها ، وأشار إلى شؤمها وغوائلها ، وسوء عاقبتها .

ونستطيع أن نتخذ من هذه الغاية مقياسا نحكم به على الأفراد والجهاعات، فمن تحققت له هذه الغاية في التعرف إلى ربه، وامتثال أمره ونهيه، والوقوف عند حدوده، وارتقت مشاعره، فصار يجب لله، ويبغض لله، ويعطى لله، ويمنع لله، فإنه يعتبر من وجهة نظر الدين قد صلح أمره، واستقام حاله، ورجى خيره، وأمن شره، وهذا الصنف من الناس هم الذين يصفهم القرآن الكريم بالعقل فهم أولو الألباب دون سواهم، لأن العاقل من عقل عن الله أمره ونهيه. قال سبحانه وتعالى: ﴿ فبشر عبد ، الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه، أولئك الذين هذاهم عبد ، الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه، أولئك الذين هذاهم الله، وأولئك هم أولو الألباب ﴾ (٢)

إنهم المذين ينتفعون بعقولهم وقلوبهم ، وأسساعهم وأبصارهم ، فيذكرون ربهم مستحضرين ماله من جلال وجمال ، وإحسان وكيال ، ويتفكرون في مخلوقاته وبديع آياته ، ويبتهلون إليه ، ويتوكلون عليه ،

<sup>(</sup>١) سورة النحل: ٩٠

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر : ١٨٠١٧

تنحصر في الآخرة همتهم وتلهج بالخير ألسنتهم ، قال سبحانه متعالى : إن في خلق السموات والأرض واختلاف الليل والنهار لابات لأولى الأباب ، الذين يذكرون الله قياما وقعودا وعلى جنوبهم ويتفكرون في خلق السموات والأرض : ربئا ما خلقت هذا باطلا ، سبحانك فقنا عذاب النار ، ربنا إنك من تدخل النار فقد أخزيته ، وما للظالمين من أنصار ، ربنا إننا سمعنا مناديا ينادى للإيهان أن آمنوا بريكم فأمنا ، ربنا فاغفر لنا فنوبنا وكفر عنا سيئاتنا وتوفنا مع الأبرار ، ربنا وآتنا ما وعدتنا على رسلك فلاتخزنا يوم القيامة ، إنك لاتخلف الميعاد كه (1) .

وأما من حالت شهوته وهواه ، وإيثاره لهذه الحياة على ابتغاء مرضاة مولاه والرغبة فيها عنده ، وعجز عن تحقيق هذه الغاية والتحقق بها فإنه يعتبر من وجهة نظر الدين فاشلاً ، خسر الدنيا والأخرة ، وضيع حياته سدى

ويتحدث القرآن الكريم عن هؤلاء الحمقى ، فيقول : ﴿ نسوا الله فنسيهم ﴾. (1)

ويحذر المؤمنين من صنيعهم ويذكر سوء عاقبتهم ويقارن بينهم وبين أهل الإخلاص والإيهان والاستجابة فيقول: ﴿ يَاأَيُّهَا الذِّينَ آمَنُوا اتقوا اللهُ وَلَتَنظُر نفس مَا قَدَمت لَعْد ، واتقوا الله ، إن الله خبير بها تعملون ، ولاتكونوا كاللذين نسوا الله فأنساهم أنفسهم أولئك هم الفاسقون ، لايستوى أصحاب المنة هم الفائزون لا

وقد يكون لبعض هؤلاء الأشقياء حسن تصرف في جمع المال واقتنائه وتشميره ، وكسب الجاه والوصول إلى المناصب ، ومعرفة ما يستجلبون به ذلك كله ، وقد يشنى عليهم الناس بالعقل ، ويصفونهم بالنجام ، ولكن

<sup>(</sup>١) سورة أل عمران : ١٩١ - ١٩١

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة : ٧٢

<sup>(</sup>٦) سورة الحشر : ١٨ ـ٢٠

الدين ينظر إلى هؤلاء نظرة تختلف عن هذه النظرة القصيرة ، فلا عبرة بيا قد يكون لهم من علم أو عمل ، وأى قيمة لعلم من يجهل ربه ، وأى عمل لمن جحد حق مولاه ؟ إن هؤلاء هم الذين عناهم القرآن الكريم حين قال : ﴿ وَلَكُنَ أَكْثُرُ النَّاسُ لا يعلمون ، يعلمون ظاهراً من الحياة الدنيا وهم عن الأخرة هم غافلون ﴾ (١) . ﴿ أم تحسب أن أكثرهم يسمعون أو يعقلون ؟ إن هم إلا كالانعام ، بل هم أضل سبيلا ﴾ (١) .

وفى حديث حذيقة بن اليهان رضى الله عنه قال: حدثنا رسول الله على الله عنه قال: حديثين قد رأيت أحدهما وأنا أنتظر الآخر: حدثنا: وأن الأمانة نزلت فى جذر قلوب الرجال، ثم نزل القرآن، فعلموا من القرآن وعلموا من السنة ».

ثم حدثنا عن رفع الأمانة قال: دينام الرجل النومة فتقبض الأمانة من قلبه، فيظل قلبه فيظل أثرها مثل الكوت، ثم ينام النومة فتقبض الأمانة من قلبه، فيظل أثرها مثل المجل، كجمر دحرجته على رجلك فتراه مُنتَراً، وليس فيه شيء ثم أخذ حصى فَدَحرَجه على رجله، فيصبح الناس يتبايعون لايكاد أحد يؤدى الأمانة حتى يقال: إن في بنى فلان رجلاً أميناً، وحتى يقال للرجل: ما أجلَدَه، ما أظرفَه، ما أعقله، وما في قلبه مثقال حبة من خردل من إيان، ولقد أتى على زمان وما أبالي أيكم بايعت: لئن كان مسلما لردنه على دينه، ولئن كان نصرانيا، أو يهوديا لردنه على ساعيه، وأما اليوم فها كنت إلا لأبايم فلانا وفلاناً (٢)

ويحذر القرآن الكريم من الاغترار بها يفتح على هؤلاء من زهرة الحياة الدنيا ، وما يفتنون به من مال وبنين ، وجاه وسلطان ، فإن ذلك كله إلى

<sup>(</sup>١) سورة الروم :٧٠٦

<sup>(</sup>٢) سررة القرقان : ٤٤

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في كتاب الإيهان ١٦٩/٢

زوال ومن اغتر به وركن إليه ، واطمأن إليه ، وحصر همته فيه كان مصيره النار ، وبئس القرار قال سبحانه وتعالى : ﴿ لايغرنك تقلب الذين كفروا في البلاد ، متاع قليل ، ثم مأواهم جهنم ، وبئس المهاد ﴾ . (١)

ويقتلع القرآن ما قد يتبادر إلى بعض الأذهان من أن الخير الدنيوى اللذي غمروا فيه ، ومتعوا به دليل على كرامتهم على الله ، وفضيلتهم عنده ، مبينا أن الخير كل الخير ، والعطاء الحقيقي إنها هو في الاستجابة لأمر الله ، وانشراح الصدر بطاعته ، وابتغاء مرضاته ، ووجل القلوب من خشيته يقول سبحانه : ﴿ أيحسبون أنها نمدهم به من مال وبنين نسارع لهم في الخسيرات ؟ ، بل لايشعسرون ، إن المذين هم من خشية رجم مشيفقسون ، والسذين هم برجم مشيفتون ، والسذين هم برجم لايشركون ، والمدين يؤتون ما آتوا وقلوبهم وجلة أنهم إلى رجم راجعون ، أولئك يسارعون في الخيرات ، وهم لها سابقون ﴾ . (٢)

وفى حديث ابن مسعود رضى الله عنه عند الإمام أحمد مرفوعاً يقول عليه الصلاة والسلام: «إن الله قسم بينكم أخلاقكم كيا قسم بينكم أرزاقكم ، وإن الله يعطى الدنيا من يجب ومن لا يحب ، ولا يعطى الدين إلا من أحب ، فمن أعطاه الله الدين فقد أحبه ». (٢)

# دور العبادة في إصلاح الفرد

وللعبادة دورها الفعال ، وتأثيرها القوى في إصلاح الفرد ، وتقوية إيهائه وشحف عزيمته ، وتسربية كالإخسلاص والصدق ، والحلم والتواش

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران : ١٩٧، ١٩٦

<sup>(</sup>٢) سورة المُؤمّرنَ : ٥٥ -٦١

<sup>(</sup>٣) أحرجه الامام أحمد

وألإحسان ، والسهاحة والكسم ، واليقين والتوكل ، والصبر والرضا ، والقناعة والعفاف ، وتطهيره من الصفات المرذولة مثل الشك والرياء ، والنفاق والمداهنة ، والكبر والعجب ، والحسد والحقد ، والغل والبغضاء ، والفحش والكذب ، والشح والبخل وغير ذلك من الصفات .

وقد أشار القرآن الكريم إلى بركات العبادة وثمراتها إجمالا حين قال : ﴿ يَاأَيُهَا النَّاسُ اعبَدُوا رَبِكُمُ الذِّي خُلَقَكُمُ وَالذِّينَ مِن قَبِلُكُمُ لَعَلَكُمُ تَتَقُونَ ﴾ (١) .

كها أشار إلى أثر الصيام فى ذلك على وجه خاص فقال: ﴿ يِاأَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا كُتُبِ عَلَيْكُم الصيام كها كتب على اللَّذِينَ مَن قبلكم لملكم تتقون ﴾ (٢).

وتحدث عها تثمره الصلاة فقال : ﴿ اتل ما أوحى إليك من الكتاب وأقم الصلاة إن الصلاة تنهى عن الفحشاء والمتكر ، وللذكر الله أكبر والله يعلم ماتصنعون ﴾ . (٣)

وبين ما ينبغى أن يكون عليه من أراد الحيج من مكارم الأخلاق ، وحماسن الصفيات فقال : ﴿ الحج أشهر معلومات ، فمن فرض فيهن الحج فلا رفث ولافسوق ولاجدال في الحج وما تفعلوا من خير يعلمه الله ، وتزودوا فإن خير الزاد التقوى ، واتقون ياأولى الألباب ﴾ (أ) .

وأوضح عليه الصلاة والسلام الحج الذي يقبله الله ويثيب عليه أجل الثواب فقال : « من حج فلم يرفث ولم يفسق رجع كيوم ولدته أمه » (°) .

<sup>(1)</sup> سورة البقرة : ٢١

<sup>(</sup>٢) سررة البقرة : ١٨٢

<sup>(</sup>٣) سورة العنكبوت : ١٥

<sup>(</sup>٤) سورة البنية : ١٩٧

<sup>(</sup>٥) متفني عليه

لكن ما هى التقوى التى جعلها الله سبحانه غاية للعبادة ؟ والتى بين أن منازل العباد عنده سبحانه تابعة لها ، فكلها ازدادت التقوى لدى عبد أصبح كريها على ربه أكثر من غيره عمن أقل منه شأنا فى أمر التقوى حسبها قال جل شأنه : ﴿ إِنْ أَكْرِمُكُم عند الله أتقاكم ﴾ (١) .

ورتب على التحقق بها ألوانا من العطاء الجزيل في الدنيا والآخرة ، وأوصى بها المتقدمين والمتأخرين فقال سبحانه : ﴿ وَمِن يَتِقَ الله يجعل له غرجا ويرزقه من حيث لا يحتسب ومن يتوكل على الله فهو حسيه ﴾ (٢) وقال : ﴿ وَمِن يَتِقَ الله يكفر عنه سيئاته ويعظم له أجرا ﴾ (٢)

وقال: ﴿ يأيها الله ن آمنوا اتقوا الله وقولوا قولا سديدا ، يصلح لكم أعيالكم ويغفر لكم ذنوبكم ومن يطع الله ورسوله فقد فاز فوزا عظيا ﴾. (1)

وقيال : ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا إِنْ تَتَقُوا اللَّهُ يَجِعَلَ لَكُمْ فَرَقَانًا وَيَكَفُرُ عَنْكُم سيئاتكم ويغفر لكم والله ذو الفضل العظيم ﴾ (٥).

وبين أوصاف المتقين في ارعوائهم عن الشر، وسرعة مبادرتهم إلى الخير فقال: ﴿ إِنَّ اللَّيْنَ اتقوا إذا مسهم طائف من الشيطان تذكروا فإذا هم مبصرون ﴾ (٢)

وقال : ﴿ ولله ما في السموات وما في الأرض ، ولقد وصينا الذين أُوتُوا

<sup>(</sup>۱) الحجرات: ۱۳

<sup>(</sup>٢) سورة ألطلاق: ٣

<sup>(</sup>٣) سورة الطلاق ه

<sup>(</sup>٤) صورة الأحزاب : ٧٠ : ٧١

<sup>(</sup>٥) سورة الأنفال : ٢٩

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف: ٢٠١

الكتساب من قبلكم وإياكم أن اتقسوا الله ، وإن تكفروا فإن لله ما في السموات وما في الأرض ، وكان الله غنيا حميدا كه (١) .

لقد عرض العلامة ابن رجب الحنبلى فى كتابه: (جامع العلوم والحكم) لبيان معنى كلمة (التقوى)، وأورد آثارا للصحابة وأتباعهم من السلف رضوان الله عليهم أجمعين - فى بيان حقيقتها، وتوضيح معناها، وآثارها وثمراتها وذلك فى أثناء شرحه لحديث معاذ بن جبل مرفوعا و اتى الله حيثها كنت وأتبع السيئة الحسنة تمحها وخالق الناس بخلق حسن و رواه الترمذى وحسنه.

قال رحمه الله : وأصل التقوى أن يجعل العبد بينه وبين ما يخافه ويحذره وقاية تقيه منه ، فتقوى العبد لربه أن يجعل بينه وبين ما يخشاه من ربه من غضبه ، وسخطه ، وعقابه \_ وقاية تقيه من ذلك ، وهو فعل طاعته واجتناب معاصيه .

وتارة تضاف التقوى إلى اسم الله عز وجل كقوله تعالى : ﴿ وَاتَقُوا اللهُ اللَّذِينَ آمَنُوا اللهُ اللَّذِينَ آمَنُوا اللهُ اللَّذِينَ آمَنُوا اللهُ وَلَمْتُظُرُ نَفْسُ مَا قَدَمَتُ لَغَدُ ، وَاتَّقُوا اللهُ إِنْ الله خبير بها تعملون ﴾ (٢).

وإذا أضيفت التقوى إليه سبحانه فالمعنى : اتقوا سخطه وغضبه ، وهو أعظم ما يتقى ، وعن ذلك ينشأ عقابه الدنيوى والأخروى .

قال تعالى : ﴿ وَيَحَذَّرُكُم الله نَفْسَه ﴾ (أ) وقال تعالى : ﴿ هُو أَهُلُ التَّقُّـوَى وَأُهُـلُ المُغْفَرة ﴾ (أ) فهو أهل أن يخشى ويهاب ويجل ويعظم في

<sup>(</sup>١) سورةِ النساء : ١٣١ .

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة : ٢٦

<sup>(</sup>٢) سورة الحشر: ١٨

<sup>(</sup>٤) سورة أَلُ عمرَانَ : ٣٠

<sup>(</sup>٥) سورة ألمنثر ٥٦

صدور عباده ، حتى يعبدوه ويطيعوه لما يستحقه من الإجلال والإكرام وصفات الكبرياء والعظمة وقوة البطش وشدة البأس .

وفى المترمسذى عن أنس عن النبى ﷺ فى هذه الآية : ﴿ هُو أَهُلَ التَّقُوى وَأَهُلَ المُغْفَرَة ﴾ قال : قال الله تعالى : ﴿ أَنَا أَهُلَ أَنَ أَتَقَى ، فَمَنَ اتَقَانَى فَلَم يُجعل معى إلها آخر ، فأتا أَهُلَ أَنْ أَغْفُر لَه ﴾ (١)

وتارة تضاف التقوى إلى عقاب الله وإلى مكانه كالنار، أوإلى زمانه كيوم القيامة قال تعالى: ﴿ وَاتقوا النار التي أعدت للكافرين ﴾ (١) وقال تعالى: ﴿ فَاتقوا النار التي وقودها الناس والحجارة أعدت للكافرين ﴾ (١) وقال وقال تعالى: ﴿ وَاتقوا يوما ترجعون فيه إلى الله ﴾ (١) . ﴿ وَاتقوا يوما لا تجزى نفس عن نفس شيئا ﴾ (١) . .

ويدخل فى التقوى الكاملة فعل الواجبات وترك المحرمات والشبهات وربا دخل فيها بعد ذلك فعل المندوبات وترك المكروهات ، وهى أعلى درجات التقوى .

قال الله تعمالى : ﴿ أَلَمْ ذَلَـكُ الْكَتَابِ لَا رَبِّ فَيْهُ هَدَى لَلْمُتَقَيْنَ ، اللَّذِينَ يَوْمُنُونَ بالغيب ويقيمون الصلاة وبما رزقناهم ينفقون ، واللَّذِينَ يَوْمُنُونَ بِهَا أَنْزَلَ إِلَيْكَ وَمَا أَنْزَلَ مِنْ قَبِلْكَ وَبِالْآخِرَةَ هُمْ يُوقِنُونَ ﴾ (١)

وقيال تعالى: ﴿ ولكن السبر من آمن بالله واليوم الآخر والملائكة والكتاب والنبيين وآتى المال على حبه ذوى القربى واليتامى والمساكين وابن السبيل والسائلين وفي الرقاب وأقام الصلاة وآتى الزكاة والموفون بعهدهم

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي وقال: حَسَنُ غريب.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران ١٣١

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة : ٢٤ .

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة : ٢٨١ (٥) سورة البقرة : ١٢٣

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة : ١ - ٤

إذا عاهدوا والصابرين في البأساء والضراء وحين البأس أولئك الذين صدقوا ، وأولئك هم المتقون ﴾ (١) .

قال معاذ بن جبل: ينادى يوم القيامة أين المتقون ؟ فيقومون في كنف من الرحمن لا يحتجب منهم ولا يستتر.

قالوا له : من المتقون ؟

قال : قوم اتقوا الشرك وعبادة الأوثان ، وأخلصوا لله بالعبادة .

وقال ابن عباس : المتقون : الذين يحذرون من الله عقوبته في ترك ما يعرفونه من الهدى ، ويرجون رحمته في التصديق بها جاء به .

وقال الحسن : المتقون : اتقوا ما حرم الله عليهم ، وأدوا ما افترض الله عليهم .

وقال عمر بن عبد العزيز: ليس تقوى الله بصيام النهار وقيام الليل، والتخليط فيها بين ذلك ، ولكن تقوى الله ترك ما حرم الله ، وأداء ما افترض الله فمن رزقه بعد ذلك خيرا فهو خير إلى خير .

وقال طلق بن حبيب : التقوى أن تعمل بطاعة الله على نور من الله ترجو ثواب الله ، وأن تترك معصية الله على نور من الله تخاف عقاب الله .

وعن أبى الدرداء قال: تمام التقوى أن يتقى الله العبد، حتى يتقيه من مثقال ذرة، وحتى يترك بعض ما يرى أنه حلال خشية أن يكون حراما، يكون حجابا بينه وبين الحرام، فإن الله قد بين للعباد الذى يصيرهم إليه فقال: ﴿ فمن يعمل مثقال ذرة خيرا يره، ومن يعمل مثقال ذرة شرا يره ﴾ (1). فلا تحقرن شيئا من الخير أن تفعله، ولا شيئا من الشرأن تتقيه.

<sup>(</sup>١) سورة البغرة ; ١٧٧

<sup>(</sup>٢) سورة الزازلة : ٨ ، ٧

وقال الحسن : ما زالت التقوى بالمتقين حتى تركوا كثيرا من الحلال مخافة الحرام .

وقال الثورى : إنها سموا متقين لأنهم اتقوا مالا يتقى . قال موسى بن أعين : المتقون تنزهوا عن أشياء من الحلال مخافة أن يقعوا فى الحرام فسهاهم الله متقين .

وقد سبق فى حديث: « لا يبلغ العبد أن يكون من المتقين حتى يدع مالا بأس به حذرا مما به بأس » (١) ، وحديث: « من اتقى الشبهات استبرأ لدينه وعرضه »

وقال ميمسون بن مهسران : المتقى أشد محاسبة لنفسه من الشريك الشحيح لشريكه .

وقال ابن مسعود فى قوله تعالى : ﴿ اتقوا الله حق تقاته ﴾ (٢) قال : ( أن يطاع فلا يعصى ، ويذكر فلا ينسى ، وأن يشكر فلا يكفر) (٢) . والشكر يدخل فيه جميع فضل الطاعات .

ومعنى ذكره فلا ينسى : ذكر العبد بقلبه لأ وأمر الله في حركاته وسكناته وكلهاته فيمتثلها ، ولنواهيه في ذلك كله فيجتنبها .

وقد يغلب استعمال التقوى على اجتناب المحرمات كما قال أبو هريرة وسئل عن التقوى فقال: هل أخذت طريقا ذا شوك ؟

فقال: نعم .

قال: فكيف صنعت ؟

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي

<sup>(</sup>٢) سورة أل عمران : ١٠٢

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم مرفوعاً ، والموقوف أصنع .

قال : اذا رأیت الشوك عدلت عنه ، أو جاورته ، أو قصرت عنه . قال ذلك التقوى .

وأخذ هذا المعنى ابن المعتز فقال :

وكسسيرهسا فهسسو التقسى أرضِ الشسوكِ يحدّر ما يسرى إن الجسسالَ مسن الحصسى خسل السلنسوب صغسيرها وامسسنَعْ كـمساشٍ فـسـوقَ لا تحقـــــرن صـغـــــيرة

وأصل التقوى أن يعلم العبد ما يتقى ثم يتقى .

قال حون بن عبد الله : تمام التقوى أن تعلم علم مالم تعلم منها إلى ما علمت منها .

وذكر معروف الكرخى عن بكر بن خنيس قال : كيف يكون متقيا من لا يدرى ما يتقى ؟ ثم قال معروف الكرخى :

إذا كنت لا تحسن تتقي أكلت الربا.

وإذا كنت لا تحسن تتقى لقيتك امرأة فلم تغض بصرك .

واذا كنت لا تحسن تتقى وضعت سيفك على عاتقك .

وقد قال النبي ﷺ لحمد بن مسلمة : « اذا رأيت أمتى قد اختلفت فاعمد إلى سيفك فاضرب به أحدا » .

ثم قال معروف : ومجلسى هذا لعله كان ينبغى لنا أن نتقيه ، ثم قال : ومجيئكم معى من المسجد إلى ههنا كان ينبغى لنا أن نتقيه ، أليس جاء في الحديث أنه فتنة للمتبوع ، مذلة للتابع ، يعنى : مشى الناس خلف الرجل .

وفى الجملة فالتقوى هي وصية الله لجميع خلقه ، ووصية رسول الله ﷺ لجميع أمته .

وكان ﷺ اذا بعث أميرا على سرية أوصاه في خاصة نفسه : بتقوى الله ، وبمن معه من المسلمين خيرا .

ولما خطب رمسول الله ﷺ في حجة الوداع يوم النحر وصى الناس بتقوى الله وبالسمع والطاعة لأثمتهم . .

ولما وعظ الناس قالوا له : كأنها موعظة مودع فأوصنا .

قال : « أوصيكم بتقوى الله والسمع والطاعة . . . ه .

وفي حديث أبي ذر ـ الطويل ـ الذي أخرجه ابن حبان وغيره .

قلت : يارسول الله أوصني .

قال : « أوصيكم بتقوى الله والسمع والطاعة » (١) .

وخرَّج الإمام أحمد من حديث أبي سعيد الخدري .

قال : قلت : يارسول الله أوصني .

قال : « أوصيك بتقوى الله ، فإنه رأس كل شيء ، وعليك بالجهاد فإنه رهبانية الإسلام » (٢٠) .

وأخرجه غيره ، ولفظه : قال : « عليك بتقوى الله ، فإنه جماع كل خير » .

وفى الترمذى عن يزيد بن سلمة أنه سأل النبى على الله الله إنى سمعت منىك حديثا كثيرا فأخاف أن ينسينى أوله آخره ، فحدثنى بكلمة تكون جماعا .

قال : و اتق الله فيها تعلم ه. (٣)

ولم يزل السلف الصالح يتواصون بها . .

<sup>(</sup>١) رواء الترملي وقال: حسن صحيح

<sup>(</sup>٢) رؤه الإمام أحمد

<sup>(</sup>٣) رواه الْتُرَمِلُانِ وَفِيهِ ضَعَفُ .

وكان أبوبكر الصديق رضى الله عنه يقول فى خطبته: أما بعد فإنى أوصيكم بتقوى الله ، وأن تثنوا عليه بها هو أهله ، وأن تخلطوا الرغبة بالرهبة ، وتجمعوا الإلحاف بالمسألة ، فإن الله عز وجل أثنى على زكريا ، وأهل بيته فقال : ﴿ إنهم كانوا يسارعون فى الخيرات ، ويدعوننا رغبا ورهبا ، وكانوا لنا خاشعين ﴾ .

ولما حضرته الوفاة وعهد إلى عمر دعاه فوصاه بوصية ، وأول ماقال له اتق الله ياعمر .

وكتب عمر إلى ابنه عبد الله : أما بعد ، فإنى أرصيك بتقوى الله عز وجل ، فإنه من اتقاه وقاه ، ومن أقرضه جزاه ، ومن شكره زاده ، واجعل التقوى نصب عينيك ، وجلاء قلبك .

واستعمل على بن أبى طالب رجلا على سرية فقال له: أوصيك بتقوى الله عز وجل الذى لابد لك من لقائه ، ولامنتهى لك دونه ، وهو يملك الدنيا والآخرة .

وكتب عمر بن عبد العزيز إلى رجل : أوصيك بتقوى الله عز وجل التى لايقبل غيرها ولايرحم إلا أهلها ، ولايثيب إلاعليها ، فإن الواعظين بها كثير والعاملين بها قليل ، جعلنا الله وإياك من المتقين .

ولما ولى . خطب فحمد الله ، وأثنى عليه ، وقال : أوصيكم بتقوى الله عز وجل فإن تقوى الله عز وجل خلف من كل شيء ، وليس من تقوى الله من خلف .

وقال رجل ليونس بن عبيد : أوصنى . فقال : أوصيك بتقوى الله والإحسان ، فإن الله مع الذين اتقوا والذين هم محسنون .

وقال له رجل يريد الحج : أوصني .

فقال : اتق الله فمن اتقى الله فلا وحشة عليه .

وقيل لرجل من التابعين عند موته أوصنا.

فقال: أوصيكم بخاتمة سورة النحل: ﴿ إِنْ الله مع الذين اتقوا والذين هم محسنون ﴾ (١).

وكتب رجل من السلف إلى أخ له : أوصيك وأنفسنا بتقوى الله ، فإنها أكرم ما أسررت وأزين ما أظهرت ، وأفضل ماادخرت ، أعاننا الله وإباك عليها ، وأوجب لنا ولك ثوابها .

وكتب رجل منهم إلى أخ له : أوصيك وأنفسنا بالتقوى ، فإنها خير زاد الآخرة والأولى واجعلها لِكلِّ خير سبيلك ، ومن كل شر مهربك فقد تكفل الله عز وجل لأهلها بالنجاة مما يحذرون ، والرزق من حيث لايحتسبون .

وقال شعبة : كنت إذا أردت الخروج قلت للحكم : ألك حاجة ؟ . فقال : أوصيك بها أوصى به النبى ﷺ معاذ بن جبل : «اتق الله حيثها كنت ، وأتبع السيئة الحسنة تمحها ، وخالق الناس بخلق حسن » .

وقد ثبت عن النبي ﷺ أنه كان يقول في دعاته : « اللهم إنى أسالك الهدي والتقى والعقاف والغني ۽ (٢) .

وقال أبوذر: قرأ رسول الله ﷺ هذه الآية: ﴿ وَمَنْ يَتَقَ الله ﷺ هذه الآية : ﴿ وَمَنْ يَتَقَ الله ﷺ هذه الآية : ﴿ وَمَنْ يَتَقَ الله ﷺ هُوجًا ﴾ . ثم قال : ﴿ يَا أَبَاذَرَ لُو أَنْ النَّاسَ كُلُهُمْ أَحَذُوا بِهَا لَكُفْتُهُم ﴾ (\*\*) . انتهى

ونستطيع بعد هذه النُقول ـ التي أوردها العلامة ابن رجب الحنبلي ـ رحمه الله تعالى ـ عن هؤلاء الصفوة من الصحابة والتابعين وغيرهم رضوان

<sup>(1)</sup> سورة النحل : ١٢٨

 <sup>(</sup>٢) رواه الأمام أحد ومسلم والترملي وغيرهم .

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد. واجع نفسير بن كثير جـ ٤ ص ٣٧٩

الله عليهم أجمعين - أن نتبين : المعانى التى تتضمنها كلمة التقوى ، فهى : الإيهان القوى ، والعلم السافيع والإخلاص والصدق ، والرضا واليقين ، وهى اجتنباب المعاصى والمخالفات ، والمسارعة إلى القربات والمبرات ، وهى الشدة فى أمر الله ، والغيرة على حرماته ، وحفظ حدوده ، وصدق الإنابة إليه ، ودوام الإقبال عليه .

إنها مراقبة الله وخشيته ، وحب الله وإجلاله ، وإحسان الظن به ، وجميل التوكل عليه ، إنها أم الفضائل النفسية والاجتماعية ، ومنبع المكارم ، ومبدأ الإحسان إنها الباعث على كل خير ، والزاجر عن كل إثم ، والقائد إلى كل فضيلة .

إنها سلاح النصر على الأعداء ، وملهم الصبر في البأساء ، والمعين على الرضا بالقضاء .

إنها بركة العلم ، ونور الفهم ، وجلاء البصيرة ، وصفاء السريرة . إنها نور القلوب والشفاء لما في الصدور .

إنها عطاء الرحمن لمن تعرف إليه ، وهبة المنان لمن أقبل عليه . إنها النعمة العاجلة ، والمثوبة الآجلة .

إنها السكينة في الاضطراب ، والأنس في الحيرة والاغتراب .

إنها شعور العبد بالرقابة الإلهية ، وإحساسه بالعطايا الربانية ، إنها مصدر الذكر والشكر، ووسيلة البر والإحسان .

إنها نمرة الاعتصام بحبل الله ، والاستنارة بنوره ، والتحقق بالحق الذي أنزله .

إنها ولاية الله لعبده إذا أقام عليها ، ووصلته به إذا استند إليها . بها يجاب الدعاء ، ويكشف البلاء ، ويضاعف العطاء . .

# أثر العبادة في تربية الدعاة

من أجل هذه الآثار التي تؤدي إليها العبادة ، بالتقوى التي هي ثمرة من ثمراتها ، والفضائل النفسية والاجتهاعية التي تغرسها التقوى ، وتحرك دواعيها في النفوس ، وتثير بواعثها في الضهائر كان لابد للدعاة إلى الله من العبادة ، لأنها تقوى أرواحهم وتشحذ عزائمهم ، وتورث قلوبهم الصفاء والإشراق ، وتشرح صدورهم لما ندبهم الله إليه من دعوة الناس إلى الخير ، وتحذيرهم من الشر ، وإخراجهم من الظلهات إلى النور ، وتحدهم بفيض غامر من السكينة والطمأنينة ، إلى جانب أنها تديم تذكيرهم بالله جل جلاله ، بعظمته وجلاله وإحسانه وكهاله ، وتحليهم بالعفة والزهد ، والتواضع والسهاحة وهي صفات إذا كانت كهالاً بالنسبة للمؤمن في خاصة نفسه ، فإنها ضرورية له إذا ماتصدى لدعوة الناس إلى ربهم ، وتبصيرهم بشئون دينهم .

ولقد أشار القرآن الكريم إلى الصفات التي تؤهل المؤمن لنيل شرف السدعموة إلى الله ، والسظفر بالإمامة في الدين ، فقال سبحانه وتعالى : 
﴿ وجعلنا منهم أئمة يهدون بأمرنا لما صبروا وكانوا بآياتنا يوقنون ﴾ (١) .

وإنها يتحقق الصبر بتحقق أنواعه الثلاثة وهى: الصبر على البلاء: في الباساء والضراء حتى لايكون هناك جزع ولا اضطراب ، ولاسخط ولاضجر، بل تسليم كامل ، وتفويض مطلق ، اقتداء بأولئك الصفوة اللذين امتدح الله مسلكهم في كتابه ، ونوه بمواقفهم بين أوليائه وأحبابه فقال سبحانه: ﴿ وبشر الصابرين ، اللين إذا أصابتهم مصيبة قالوا:

<sup>(</sup>١) سورة السجفة : ٢٤

إنا أله وإنا إليه راجعون ، أولئك عليهم صلوات من ربهم ورحمة ، وأولئك هم المهتدون ﴾ (١).

والنوع الشانى وهو الصبر على الطاعة ، أى : المداومة عليها ، والإقبال على الله فيها وإرادة الله عز وجل بها ، وسرعة النهوض إليها ، وأداؤهاعلى أكمل وجوهها . .

والنوع الثالث وهو الصبر عن المعصية ، وهو نوع من جهاد النفس يحتاج إلى قوة إيهان وصدق يقين ، وخشية من الله ، وزهد في الدنيا وزهرتها .

والصبر على البلاء يحتاج إلى قوة يقين ، والصبر عن المعصية يحتاج إلى شدة خشية ، والصبر على الطاعات يحتاج مع ذلك إلى قوة رغبة فى الأخرة . .

وفي الحديث الشريف: « اللهم اقسم لنا من خشيتك ماتحول به بيننا وبين معصيتك ، ومن طاعتك ماتبلغنا به جنتك ، ومن اليقين ماتهون به علينا مصائب الدنيا . . . الحديث » . (٢)

والصابرون درع الأمة في القتال ، وسيفها في النضال ، ولايغني أحد في المعامع غناءهم ، ولايبلي غيرهم من الناس بلاءهم ، فالواحد منهم بكثير.

قال تعالى : ﴿ يَاأَيُّهَا النَّبِي حَرْضَ المؤمنينَ عَلَى الْقَتَالَ : إِنْ يَكُنْ مَنْكُمُ عَشَرُونَ صَابِرُونَ يَعْلَبُوا مَائِتِينَ ، وإِنْ يَكُنْ مَنْكُمُ مَائَةً يَعْلَبُوا أَلْفًا مِنَ اللَّذِينَ كَفُرُوا بِأَنْهُم قَوْمُ لَايْفَقَهُونَ ، الآن خَفْفُ الله عنكم وعلم أَنْ فَيكم ضعفاً

<sup>(</sup>١) صورة البقرة : ١٠٦\_١٠٥

<sup>(</sup>۲) روآه النرمذي ، وقال حديث حسن

فإن يكن منكم مائسة صابرة يغلبوا مائتين ، وإن يكن منكم ألف يغلبوا الفين بإذن الله والله مع الصابرين ﴾ (١).

والله سبحانه وتعالى مع المتقين بالنصر والتأييد ، والمعونة والتثبيت : ﴿ يِاأَيْهِا اللَّذِينَ آمَنُوا قَاتُلُوا اللَّذِينَ يَلُونَكُم مِنَ الْكَفَارِ ، وليجدوا فيكم غَلْظة ، واعلموا أن الله مع المتقين ﴾ (٢)

والصابرون يحبهم الله ، ويثبت أقدامهم ، يجزيهم ماهم أهل له من التأييد .

قال الله تعالى : ﴿ وَكَأَيْنَ مِن نَبِي قَاتَلَ مِعِهُ رَبِيُونَ كَثَيْرٍ ، فَهَا وَهِنُوا لَمُا أَصَابِهُمَ فَي سَبِيلُ اللهُ ، ومَاضَعِفُوا ومَا استكانُوا والله يُحبِ الصابرين ﴾ . (٣)

وحينها كلف الرسول في بتبليغ رسالة ربه ، وإنذار قومه ، وخلعهم من عبادة الأوثان إلى عبادة الملك الديان وهي مهمة شاقة تتطلب جهدا جهيدا ، وعزما شديدا ، أوصاه ربه بطائفة من الفضائل والعبادات يقوى بها العزم ، وتبون معها الشدائد ، وتنطلق بها الهمم ، ويثبت بها القلب .

قال تعالى : ﴿ يَاأَيُّهَا المَدَثَّرَ قَمْ فَأَنْذَرَ ، وَرَبِكُ فَكَبَّرَ ، وَثَيَابِكُ فَطَهْرَ ، والرجز فاهجر ، ولاتمنن تستكثر ، ولربك فاصبر ﴾ . (٢)

كما أوصاه في فاتحة سورة المزمل بقيام الليل والإقبال على ربه بالعبادة له ، والتوكل عليه ، والاستمداد منه .

قال تعالى : ﴿ يَاأَيُّهَا المَرْمَلُ قَمَ اللَّيْلُ إِلاَقْلِيلًا نَصَفُهُ أَو انْقَصَ مَنْهُ قَالُ تَعَالَى ا قليلًا أوزد عليه ورتل القرآن ترتيلا ، إنا سنلقى عليك قولا ثقيلًا إن ناشئة

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال : ١٥ ، ١٦

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة : ١٢٣

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران : ١٤٦

 <sup>(</sup>٤) سورة المنشر: ١ - ٧

الليل هي أشد وطأ وأقوم قليلا ، إن لك في النهار سبحا طويلا ، واذكر اسم ربك وتبتل إليه تبتيلا ، رب المشرق والمغرب لاإله إلا هو فاتخذه وكيلا ﴾ (١) .

وذلك لأن قيام الليل له أثره القوى فى قوة اليقين ، وصدق التوكل ، لما يورثه من صفاء النفس ، ورقة القلب ، وخشية الرب ، وشدة الحب له ، وعظم الرجاء فيه .

وحين واجمه النبى ﷺ المستهرئين والمتعنتين والمنكرين ، وواجهوه بالتكذيب له ، وإشاعة الأراجيف من حوله ومن حول دعوته ، ومن حول الكتباب المدى نزل علمه فضالموا عنه تارة : إنه ساحر ، وتارة يقولون : كاهن . وطورا بقولون : إنه مجنون .

ويقولون عن القرآن الكريم مرة: إنه سحر، ومرة هو كهانة، وتارة: هو أساطير الأولين، وقالوا: إنها يعلمه بشر، ويقصدون رجلا روميا ليس بعربى اللسان ولا الأرومة حين واجه النبى في ذلك وضاق به صدره لما فيه من كفر بائله، وصد عن سبيله، وعاربة لأوليائه نزل عليه قوله تعالى: ﴿ ولقد نعلم أنك يضيق صدرك بها يقولون، فسبح بحمد ربك وكن من الساجدين، واعبد ربك حتى يأتيك اليقين ﴾ (١).

إن الله مبحانه وتعالى يأمره بالإعراض عن أذى هؤلاء الفجرة . الكفرة والإقبال على مولاه بالعبادة والتسبيح والصلاة ، فإن ذلك عون له على تحمل أذاهم ؛ حتى يقضى الله فيهم قضاءه ، ويمضى فيهم حكمه ، فيهدى من يشاء ويضل من يشاء ، الأمر أمره ، والحكم حكمه ، لا راد لقضائه ، ولامعق لحكمه .

<sup>(</sup>١) سورة المزمل : ١ ـ ٨

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر: ٩٩ ـ ٩٩

# العبادة والخلق

وقد يكون من المناسب هنا أن نبين: أن هناك علاقة وثيقة بين العبادة وبين الخلق ، فكما أن العبادة الصالحة لها تأثيرها القوى في تقويم الأخلاق وتنزكية النفوس ، وضحذ العزائم ، إلى جانب أنها تزكى في العبد ملكة المراقبة لربه ، وترقى به إلى درجة المشاهدة والإحسان ، فيعبد الله كأنه يراه . فإن التمسك بالأخسلاق الفساضلة : من الصبر والعفة ، والجود ، والسياحة ، والصدق ، والتوكل ، والبعد عن الأخلاق المنعومة ، والأفعال القبيحة ماظهر منها ومابطن ، ما تعلق منها بالقلب كالكبر ، والعجب ، والحسد ، والبغضاء والضغينة ، أو بالجوارح كالزنا والسرقة وشرب الخمر ، والكذب وشهادة الزور ومقارفة الآثام عامة إن البعد عن ذلك كله ، يجعل والكذب وشهادة الزور ومقارفة الآثام عامة إن البعد عن ذلك كله ، يجعل العبد موفقا للخيرات معانا على الطاعات والعبادات ، ينبيء عن هذا قول النبي في : د اتق المحارم تكن أعبد الناس . . الحديث » (1) وذلك لأن التمسك بالأخلاق الفاضلة ، وسلوك المسائك الطيبة ، وتجنب المعاصى ، والمنصرة بنورانيتها التي جبلت عليها ، ثم هو يزيد القلب بصفاء الجوهر ، وللبصيرة بنورانيتها التي جبلت عليها ، ثم هو يزيد القلب نقاء والنفس صفاء ، والبصيرة نورانية .

وهذه الحياة التي تعيشها على هذه الأرض إنها هي سلسلة من المتاعب والفتن ، ولابد أن يختبر المؤمن بالشهوات ، والشدائد تمحيصا لدينه ، واختباراً لِلدَى قوة إيهانه ، ويقينه فمن الناس القوى التقى ، الصابر المصابر الذي تزيده الفتن صفاء : يصقل التمسك بالخير قلبه ، ويزكى نفسه ، ويعبد في طريق الله مسلكه .

ومن الناس الضعيف المتزلزل الذي لايثبت عند فتنة ، ولايصبر في

محنة : إذا ابتلى بالدنيا بشهواتها وزهرتها سال لها لعابه ، وتغير بها خلقه ، واعسوج بها مسلكه ، وإذا ابتبلى بشدائدها وضيقها ضجر وسخط وتبرم وتأفف ، فلاهو فى السراء شاكر ، ولاهو فى الضراء صابر .

يقول عليه الصلاة والسلام: و تعرض الفتن على القلوب عودا عودا ، فأى قلب أشربها نكت فيه نكتة سوداء ، وأى قلب أنكرها نكت فيه نكتة بيضاء ، حتى تصير على قلبين : على أبيض مثل الصفا فلاتضره فتنة مادامت السموات والأرض ، والآخر أسود مربادا ، لا يعرف معروفا ولا ينكر منكرا إلاماأشرب من هواء » . (1)

وقد يكون المراد بالفتن في هذا الحديث مايعرض للقلوب من الشكوك والشبهات في شئون الدين ، وأخبار الغيب من نحو البعث ، والحشر ، والحساب ، والعقاب ، وقد يكون المراد بها : ماهو أعم من ذلك فتشمل مايطراً على القلوب من الميل إلى الشهوات ، والركون إلى الملذات ، وهذا هو الذي أطمئن إليه ، وأعول عليه .

وإنها كان إنكار الفتن ، والإعراض عنها ، والنفور منها مُقُويًا للإيان ، مصلحاً للقلوب وكان القلب الذي يقبل هذه الفتن ، ويشربها قلباً منكوساً ، منحرفاً ، لأن القلوب هي موطن الإرادات ، ومنطلق العزائم ، بها تستقيم الجوارح ، وتصلح الحركات ، وبها كذلك يكون الاعوجاج والانحراف ، والطغيان والاعتساف .

وفى الحديث الذى رواه الشيخان : « الحلال بين والحرام بين وبينها أمور مشتبهات ، فمن اتقى الشبهات فقد استبرأ لدينه ، وعرضه ، ومن وقع فى الشبهات كراع يرعى حول الحمى يوشك أن يواقعه ، إلا وإن لكل ملك حمى ، إلا وإن حمى الله فى أرضه محارمه ، ألا وإن فى الجسد مضغة

 <sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم من حديث حليقة في كتاب الإيمان ٢ / ١٧٢ بشرح النووى

إذا صلحت صلح الجسد كله ، وإذا فسدت فسد الجسد كله ، ألا وهي القلب » . (١)

والواقعة الحرام ، ومقارفة الآثام ، تأثير سيء على القلوب والبصائر ، والإرادات والعزائم ، فبالإضافة إلى الحديث الذي رواه حليفة وأوردناه منذ قليل فهناك أحاديث أخرى في ذلك . يقول عليه الصلاة والسلام : ﴿ إِنَّ العبد إِذَا أَخَطا خطيئة تكتت في قلبه نكتة سوداء ، فإن هو نزع واستغفر صقلت ، فإن عاد زيد فيها حتى تعلو قلبه ، فهو الران الذي ذكر الله تعالى ﴿ كلا بل ران على قلوبهم ماكانوا يكسبون ﴾ ». (1)

وقد أخبر الله في كتابه عن طائفة من المسلمين فروا يوم أحد ، وبين أن الشيطان قد استدرجهم بسبب ذنوبهم السالفة فقال : ﴿ إِنَّ الذِينَ تُولُوا مِنكُم يوم التقى الجمعان إنها استزلهم الشيطان ببعض ماكسبوا ، ولقد عفا الله عنهم إن الله غفور حليم ﴾ . (٣)

<sup>(1)</sup> رواء الشيخان من حديث النعيان بن بشير رضى الله عنها .

<sup>(</sup>Y) رواه الترمذي والنسائي وابن ماجة

<sup>(</sup>٣) سررة أل عمران : ١٥٥

<sup>(</sup>٤) مورة القصص : ٤١

<sup>(4)</sup> سورة النور: ٢١

وبصلاح الفرد واستقامته يصلح كل شيء: تصلح الأسرة ، وتصلح الأمة وتصلح الأمة وتصلح ماثير الشئون ، إن الفرد إذا كان في موطن القدوة والأسوة والهيمنة : أبأ أو أستاذا أو حاكها فإنه يصلح بصلاحه كثير ، ويندفع شر مستطير ، وقد تكون القوانين واللوائح محققة للمصالح التي تحتاجها الجماعة ، وتنشدها الأمة ، مثبتة لأركان العدالة .

ولكنها إذا تولت أمرها أيد غير صالحة وضهائر غير نقية ، وذمم غير مستقيمة المحرفت بها السبل ، وتعثرت بها الأمور ، وتقدم في ظل ذلك من حقه التأخر ، وأخر من حقه أن يقدم ، وأسندت الأمور إلى غير أهلها ، وكوفي عمن يستحق المعقوبة وعوقب من يستحق المكافأة ، فعادت الأمور منحلة ، والأحوال مختلة ، وذلك ضرر بليغ ، وشر فظيع ، إذا ابتليت به أمة تقطعت أواصرها ، وانحلت روابطها ، وسادها الفساد ، ومبيطر على أمورها العسف والاستبداد . .

.. نعم : إن السلطان إذا كان في يد أمينة تراقب الله وتخشاه ، وترعى حقوق الناس فإنه يضحى عدلا ورحمة وكفاية ، ومساواة وطمأنية ، وبذلك يزداد الحبر، ويتقدم المجتمع ، ويسبود بين الناس الحب والتعاون ، والفضل والإيثار .

وعلى العكس من ذلك إذا كان الأمر في يد غير أمينة ، لاتخشى الله ولاتراقبه ، ولاترجو لقاءه فإن المجتمع يضطرب ، والفوضى تستشرى ، ويتقدم الأشرار والمسافقون وتحرم البلاد من الكفايات وأهل الإخلاص والصدق . . وويل لقبيلة يسودها أراذها ، وتبا لمجتمع تكون الكلمة العليا في تصريف أموره لمن قل دينهم ، وضعف إيهانهم ويقينهم : من الذين يأكلون أموال الناس بالباطل ، وينصرون القوى على الضعيف ، والغنى على الفقير ، ويسيرون في المجتمع بالهوى لا بالحق والعدل ويحلون لأنفسهم وبطانتهم ماحرم الله عليهم .

- والمال عصب الحياة وقوامها ، وهو خير معين على عبادة الله والتقرب إليه ، وفيه يقول الصادق المصدوق على المعالج للرجل الصالح » (١)

لكنه إنها يكون خيرا إذا كان في حورة الرجل الصالح المستقيم السخى الذي يهتم بمصالح إخوانه وجيرانه وقرابته وبلده ودينه ، الذي يأخذه من حله ، وينفقه في محله ، ويؤمن بأنه مسئول عنه حسبها قال النبي على النبي ا

وأما إذا كان فى يد مسرفة ملوثة منحرفة فإنه يصير وبالا على صاحبه وعلى المجتمع لأنه لايراعى الله ولايتوخى فى كسبه ، وتنميته وجوه الحلال ، ولافى إنفاقه الوجوه المشروعة ، وكم اعوجت به أخلاق ، وانحرفت به مسالك ، وبه كان الشر والفجور ، والعجب والغرور ، والعسف والفساد ، والعليش والاستبداد .

وقد تلقى الأمة عدوها فى معركة ، وقد يكون السلاح فى يدها بتارا ، وقد يكون متطورا ، وقد يكون كثيرا ، ولكنه إذا وضع فى أيد مرتعشة ، وصرفته قلوب مظلمة وعقول من الخير والهدى معتمة فإنها تسىء استعاله ، ويعود ضرره أكثر من نفعه وهكذا ما من نعمة من النعم إلا وتجامها وبركتها فى معرفة الله والتعرف إليه ، وبدون هذا التعرف تنمحى بركتها ، وتنعكس آيتها ، وتغدو حسرة ووبالا ، وعذابا ونكالا . .

وإلى هذه الحقائق تشير آيات كريمة من القرآن الكريم ، يقول الله

<sup>(</sup>١) رواه أحمد وابن منهج عن عمرو بن العاص رضي الله عنه .. كشف لحفا ٢ / ٢٤٢

 <sup>(</sup>٢) رواه البزار والطبراني بأسناد صحيح واللفظ له (المترغيب والترهيب ٢٥٧/٤)

تعالى: ﴿ فأما الإنسان إذا ماابتلاه ربه فأكرمه ونعمه فيقول: ربى أكرمن ، وأما إذا ماابتلاه فقدر عليه رزقه فيقول: ربى أهانن ، كلا ﴾ (١) . فانظر كيف سوى سبحانه بين النعمة الواسعة: والعيش الوارف ، وبين ضيق الرزق ، وقلة ذات اليد فجعلها جميعا ابتلاء يختبر به العبد لتنكشف حقيقة أمره إما شاكراً وإما كفوراً . . وإنها يوفق في الحالين المؤمن العابد الصابر الذي يشكر لدى العطاء ويصبر عند البأساء ، ويرضى في سائر الأحوال بالقضاء .

وقريب من هذه الآية قول الحق جل وعلا: و كل نفس ذائقة الموت ، ونبلوكم بالشر والخير فتنة وإلينا ترجعون و (١) . فقد جعل سبحانه وتعالى الشر بمعناه الواسع الشامل للفقر والضيق والمرض وألوان البلاء في النفس والولد والأحباب ابتلاء للعبد واختبارا كما جعل الخير بمعناه الشامل للهال والجاه والعافية وألوان النعم التي لاتحصى عددا ابتلاء للعبد واختبارا كذلك .

وقد ترى بعض النام صابرا فى الشدائد ، ساكنا فى المحن والنوائب المجار ولايئن ، ولكنه حين يبتلى بالنعم والشهوات فقد يميل بعض الميل . وللرسول على فى هذا المعنى كلمات مشرقة جديرة بالتأمل والتدبر . . فعن أبى سعيد الخدرى رضى الله عنه قال : جلس رسول الله على على المنبر وجلسنا حوله . فقال : « إن مما أخاف عليكم مايفتح عليكم من زهرة الدنيا وزينتها » (ا) .

وعن عمرو بن عوف الأنصارى رضى الله عنه أن رسول الله على بعث أبا عبيدة بن الجراح رضى الله عنه إلى البحرين يأتى بجزيتها فجاء بهال من البحرين فسمعت الأنصار بقدوم أبى عبيدة فوافوا صلاة الفجر مع رسول

<sup>(</sup>١) سورة الفجر: ١٥ ـ ١٧

<sup>(</sup>١) سررة الأنبياء : ٢٥

<sup>(</sup>٣) مغتى عليه

الله في ، فلما صلى رسول الله في انصرف فتعرضوا له ، فتبسم رسول الله عين رآهم ثم قال : وأظنكم سمعتم أن أبا عبيدة قدم بشىء من البحرين ؟؟

فقالوا : أجل يارسول الله .

قال : «أبشروا وأملوا مايسركم فوالله ما الفقر أخشى عليكم ، ولكنى أخشى أن تبسط الدنيا عليكم كها بسطت على من كان قبلكم فتنافسوها كها تنافسوها فتهلككم كها أهلكتهم ». (١)

فالرسول صلوات الله وسلامه عليه لم يكن يخشى على أصحابه من فتنة المنسر والإقلال ولكنه كان يخشى عليهم مايبسط عليهم من زينة الدنيا وزهرتها ، فيؤدى بهم ذلك إلى استعذاب مذاقها ، والبركون إليها ، والتنافس فيها بها هو مشروع حينا وبها هو بمنوع أو مشتبه أحيانا أخرى ، وبها يجره ذلك مِن تطاحن وتقائل وعداوة وبغضاء ، حتى ليصبح المال هو منتهى غايات بعض الناس ، ومبلغ آمالهم ، وربها بذلوا في سبيل الظفر به ، والا ستحواذ عليه الدين والشرف ، وقطعوا لأجله ما أمر الله به أن يوصل ألم يقل النبي على : « بادروا بالأعمال الصالحة ، فستكون فتن يوصل ألم يقل النبي عدينه يعرض من الدنيا ، . (")

وقد قصد النبي على من النصيحة: بالمبادرة إلى الأعمال الصالحة أن يكون للمرء بها الصلة الوثقى بربه ؛ ليدرأ عنه بذلك شرور فتن الحياة ، ونوائبها على نحو ماجاء في حديث ابن عباس رضى الله عنها . قال : كنت خلف النبي على يوما فقال في : « باغلام إني أعلمك كلمات : احفظ الله يحفظك احفظ الله ، وإذا استعنت عفظك احفظ الله ، وإذا استعنت

<sup>(</sup>۱) متغتن عليه

<sup>(</sup>٢) رواه الترملي وقال: حديث حسن صحبح

فاستعن بالله ، واعلم أن الأمة لو اجتمعت على أن ينفعوك بشىء لم ينفعوك إلا بشىء قد كتبه الله لك ، وإن اجتمعوا على أن يضروك بشىء لم يضروك إلا بشىء قد كتبه الله عليك ، رفعت الأقلام وجفت الصحف » .

وفى رواية أخرى لهذا الحديث: « احفظ الله تجده أمامك ، تعرف إلى الله فى الرخاء يعرفك فى الشدة ، واعلم أن ما أخطأك لم يكن ليصيبك ، وما أصابك لم يكن ليخطئك ، واعلم أن النصر مع الصبر ، وأن الفرج مع الكرب ، وأن مع العسر يسراً ». (1)

<sup>(</sup>١) رواء عبد بن حيد في مسنده . انظر جامع المعلوم والحكم ٢٠٩/١

# الفصل الثانى أثر العبادة فى صلاح الجماعة

سبق أن عرفنا ما للعبادة من أثر طبيب في إصلاح الفرد، وتقوية إيهانه ، وتربية إرادته ، وشحد عزيمته ، وتوجيهه الوجهة النافعة ، وتأهيله ليتسنم مقام الإمامة في الدين ، ويصبح قائدا ورائدا للصالحين المتقين ، وبذلك فإن من اليسير علينا أن ندرك أثر العبادات في صلاح الجهاعة ، وجعم روابطها ، وبناء علاقاتها على أسس راسخة من العدل والإخاء ، والبر والإحسان ، والتقدير والتوقير ، والاعتراف لكل ذي فضل بفضله ، فها الجهاعة التي ينشدها الإسلام الإطائفة من الأفواد يشدها رباط الدين ، ويؤلف بينها التآخى القائم على العدل والمساواة ، والإحسان والإيئار والبر والرحة ، والتعاون على جلب الخبر ، ودفع الضر .

ولقد يكون من المفيد أن نلقى نظرة فى كتاب الله عز وجل ، ثم فى سنة محمد صلى الله عليه لتتبين ـ على وجه التفصيل ـ : الصفات ، والسيات التى يريدها الإسلام ويرضاها للجماعة المؤمنة .

ثم نبين : دور العبادات في غرس هذه السهات وتزكية هذه الصفات ، ثم نعرض لنهاذج وقضايا تتضح بها الفكرة ، وتقوم بها الحجة .

إن الجهاعة التي ينشدها الإسلام ، والتي يمكن وصفها بأنها جماعة صالحة ، وبأن مجتمعها مجتمع كريم لابد لها من أوصاف وفضائل توثق الصلة بينها وبين ربها وتوثق الصلة فيها بينها ، وتعينها على رؤية الأشياء ومعرفتها كها هي دون اغترارها ، أوتهوين لها ، وتجعلها مرهوبة الجانب ، مرفوعة الرأس ، عزيزة المنال .

إن السمة الأولى للجماعة التي ينشدها الإسلام أنها جماعة مؤمنة ، تؤمن بالله ورسوله وبها جاء عنه : تستجيب لربها : وتتوكل عليه ، وتسلم وجهها إليه ، قال الله تعالى : ﴿ آمن الرسول بها أنزل إليه من ربه ،

والمؤمنون كل آمن بالله ومـلائكته وكتبه ورسله ، لا نفرق بين أحـد من رسله ، وقالوا : سمعنا وأطعنا غفرانك ربنا وإليك المصير كه . (١)

إنها الجسهاعة التى تؤلف بين قلوبها ، وتجمع بينها رابطة الإيهان بالله والاهتداء بهديه ، والاعتصام بحبله ، والتسابق فى مرضاته ، والتعاون على منافع الدنيا والدين ، والعاجلة والآجلة ، يقول الله سبحانه : ﴿ والمؤمنون والمؤمنات بعضهم أولياء بعض : يأمرون بالمعروف ، وينهون عن المنكر ، ويقيمون الصلاة ، ويؤتبون المركاة ، ويطيعون الله ورسوله ، أولئك سيرحهم الله ، إن الله عزيز حكيم ﴾ (٢) ﴿ يا أيها اللين آمنوا اتقوا الله حتى تقاته ، ولاتموتن إلا وأنتم مسلمون ، واعتصموا بحبل الله جميعا ولا تفرقوا واذكروا نعمة الله عليكم إذ كنتم أعداء فألف بين قلوبكم فأصبحتم بنعمته إخوانا ، وكنتم على شفا حفرة من النار فأنقلكم منها ، كذلك يبين الله لكم آياته لعلكم تهتدون ﴾ (٢)

إنها الجهاعة التي يحكمها العدل والإنصاف ، وتنبذ الجور والاعتساف يقول الله تعالى : ﴿ يَاأَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قُوامِينَ بِالقَسْطُ شَهْدَاء للله ولو على أنفسكم أو الوالدين والأقربين ، إن يكن غنيا أو فقيرا فالله أولى بها ، فلا تتبعوا الهوى أن تعدلوا ، وإن تلووا أو تعرضوا فإن الله كان بها تعملون خبيرا ﴾ . (1)

إنها الجهاعة التي لايصرفها يومها عن غدها ، ولا أولاها عن أخراها ، بل إنها تعمل للآخرة ، وتراقب الخالق ، وترجو رحمته وتخاف نقمته ، وتؤمل عطاءه في العاجلة والأخرة ، يقول الله تبارك وتعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آمَسُوا

<sup>(</sup>١) سورة البلرة : ٥٨٧

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة : ٧١

<sup>(</sup>٢) سوية أل عمران : ١٠٢، ١٠٣

<sup>(</sup>٤) سورة النساء : ١٣٥

لاتلهكم أموالكم ولا أولادكم عن ذكر الله ، ومن يفعل ذلك فأولئك هم الحاسرون ، وأنفقوا مما رزقناكم من قبل أن يأتي أحدكم الموت فيقول : رب لولا أخرتني إلى أجل قريب فأصدق وأكن من الصالحين ، وأن يؤخر الله نفسا إذا جاء أجلها ، والله خبير بها تعملون ﴾ (١) .

ويقول سبحانه : ﴿ وعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفهم في الأرض كيا استخلف السذين من قبلهم ، وليمكنن لهم دينهم السذى ارتضى لهم ، وليبدلنهم من بعد خوفهم أمنا ؟ يعبدوننى لايشركون بى شيئا ، ومن كفر بعد ذلك فأولئك هم الفاسقون ﴾ (١) .

إنها الجمهاعمة التي تؤمن بأنها مستولمة ومحماسبة بين يدى ربها وولى نعمتها ، قبل أن يكون أعضاؤها مستولين أمام الرؤساء والقوانين .

إنها الجهاعة التي يقودها خيارها ، ويتولى أمرها حكماؤها وعلماؤها . إنها الجمهاعة التي يأمن فيها كل فرد على نفسه وأهله وماله ورزقه وعرضه ، ﴿ فليعبدوا رب هذا البيت الذي أطعمهم من جوع وآمنهم من خوف ﴾ ٣ .

إنها الجمهاعة التي تتواصى بالخير والحق ، وتتعاون على البر والتقوى وتتناصب على مكارم الأخلاق ، ومحاسن الصفات ، يقول سبحانه : و والعصر إن الإنسان لفي خسر ، إلا اللذين آمنوا وعملوا الصالحات وتواصوا بالحق ، وتواصوا بالصبر ﴾ ("). ويقول ﴿ لعن الذين كفروا من بني إسرائيل على لسان داود وعيسى ابن مريم ، ذلك بها عصوا وكانوا

<sup>(</sup>١) سورة المُنافقون : ١١٩

<sup>(</sup>٢) سورة النور : ٥٥

<sup>(</sup>٣) سورة قريش : ٢٠ ٤ .

يعتدون ، كانوا لايتناهون عن منكر فعلوه ، لبئس ما كانوا يفعلون كه (١٠ .

إنها الجماعة التى تستعذب الجهاد فى سبيل الله ، وتقدم النفس والنفيس والأهل والولد ابتغاء مرضاة الله ، ورفعا لدينه ، وإعلاء لكلمته ، ﴿ إِنَّ اللهُ اسْتَرَى مِنَ المؤمنين أنفسهم وأمواهم بأن لهم الجنة : يقاتلون فى سبيل الله فيقتلون ويقتلون ، وعداً عليه حقاً فى التسوراة والإنجيل والقرآن ، ومن أوفى بعهده من الله ، فاستبشروا ببيعكم الذى بايعتم به ، وذلك هو الفوز العظيم ﴾ (٢) .

إنها الجهاعة التى اصطفاها الله لرسالته ، وخصها بكرامته ، وأسبغ عليها العطاء ، وأجزل لها النوال ، فشعرت بمنة الله عليها وفضله ، وإحسانه وجوده ، فشكرت أنعمه بحسن السمع والطاعة ، وكريم الأدب والإجابة فارتقت إلى منصب العدالة ، وتسنمت درجة الشهادة ، يقول سبحانه وتعالى : ﴿ وجاهدوا في سبيل الله حق جهاده ، هو اجتباكم وما جعسل عليكم في المدين من حرج ، ملة أبيكم إسراهيم ، هو سهاكم المسلمين من قبل ، وفي هذا ليكون الرسول شهيدا عليكم ، وتكونوا شهداء على الناس فأقيموا الصلاة وأتوا الزكاة ، واعتصموا بالله هو مولاكم فنعم المولى ونعم النصير ﴾ (٢) .

وهذه الجماعة ليست خيالا ، ولاشيئا محالا ، وإنها ظهرت إلى عالم الواقع في العصر النبوى الكريم وعصر الحلفاء الراشدين رضوان الله عليهم أجعين ولهذا فقد أثنى الله عليهم في كتابه ، ورفع أقدارهم بين عباده وأحبابه فقال : ﴿ كنتم خير أمة أخرجت للناس تأمرون بالمعروف وتنهون

<sup>(</sup>١) سررة المائنة : ٨٧، ٧٩

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة : ١١١

<sup>(</sup>٢) سورة ألحج : ٧٨

عن المنكر ، وتؤمنون بالله ، ولوآمن أهل الكتاب لكان خيرا لهم ، منهم المؤمنون وأكثرهم الفاسقون كه (١) .

وأشار إلى ماسيكون لهذه الأمة من رفعة طالما كانت مؤمنة بربها ، متمسكة بكتابه ، مستضيئة بنوره ، فقال : ﴿ وعد الله اللهن آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفنهم في الأرض كها استخلف الذين مِنْ قبلهم ، وليمكنن لهم دينهم الذي ارتضى لهم ، وليبدلنهم من بعد خوفهم أمنا : يعبدونني لايشركون بي شيئا ﴾ (٢).

وعن صلاح النفوس واستقامتها بالإسلام وشعائره ، وعباداته ، عبر الصحابي الجليل جعفر بن أبي طالب أفضل تعبير ، فبين : ماكان عليه الناس في الجاهلية من فساد في العقيدة ، وضلال عن الإيهان ، وانحراف في المعاملات ، وشلوذ في نواح كثيرة من الحياة ، ثم ما أحدثه الإسلام من صلاح في العقيدة ، واستقامة في الأخلاق ، ومسارعة في الخيرات وعزوف عن القبائح ، وارعواء عن المفاسد والموبقات ، حتى استحقوا من الله أحسن الثناء ، وأجزل العطاء .

قال رضى الله عنه ـ أمام النجاشى : ملك الحبشة : عندما سأله عن هذا الدين الذى فارق فيه قومه ولم يدخل به فى دينه ولا فى دين أحد من الناس ؟ : (أيها الملك : كنا قوما أهل جاهلية : نعبد الأصنام ، ونأكل الميتة ، ونأتى الفواحش ، ونقطع الأرحام ، ونسى الجوار ، ويأكل القوى منا الضعيف ، حتى بعث الله إلينا رسولا منا نعرف نسبه وصدقه ، وأمانته وعفافه ، فدعانا لتوحيد الله وأن لانشرك به شيئا ، ونخلع ما كنا نعبد من الأصنام .

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران : ١١٠

<sup>(</sup>٢) سورة النور: ٥٥

وأمرنا بصدق الحديث ، وأداء الأمانة ، وصلة الرحم ، وحسن الجوار ، والكف عن المحارم والدماء ، ونهانا عن الفواحش وقول الزور ، وأكل مال اليتيم ، وأمرنا بالصلاة والصيام . . . ) وعدد عليه أمور الاسلام .

قال جعفر: ( فآمنا به وصدقناه وحرمنا ماحرم علينا ، وحللنا ما أحل لنا ، فَمَدَا علينا قومنا فعلبونا وفتنونا في ديننا ليردونا إلى عبادة الأوثان ، فلها قهرونا وظلمونا ، وحالوا بينتا وبين ديننا خرجنا إلى بلادك ، واخترناك ، على من سواك ، ورجونا أن لا نظلم عندك ). (١)

وهذه الشهائل الطيبة ، والأخلاق الفاضلة التي حث عليها الدين ، وأوصى بها جماعة المسلمين ، والتي من شأنها أنها تزيد المسلمين تماسكا ، وترابطا ، وتراجما ومودة ، وتشعر لهم القوة ، والعزة ، والمنعة ، وتجعلهم كما كان الصحابة الكرام رضوان الله عليم أشداء على الكفار رحماء بينهم ، هذه الأخلاق إن كان الدين الحنيف قد أمر بها ، وأبرز آثارها ، وأشار إلى بركاتها وشمراتها . وبين : ما ينطوى عليه الإعراض عنها والتهاون بها من شرور وآثام في نحو قوله تعالى : ﴿ إن الله يأمر بالعدل والإحسان وإيتاء ذي المقسرين ، وينهن عن الفحشاء والمنكسر والبغي ، يعطكم لعلكم تذكرون ﴾ (٢) . ﴿ إنها المؤمنون إخوة فأصلحوا بين أخويكم واتقوا الله لعلكم ترجمون ﴾ (٢) . ﴿ يا أبها الذين آمنوا اتقوا الله حق تقاته ولا تموتن لعلكم زحون ﴾ (٢) . ﴿ يا أبها الذين آمنوا اتقوا الله حق تقاته ولا تموتن الله عليكم إذ كنتم أعداء ، فالف بين قلوبكم فأصبحتم بنعمته إخوانا ، الله عليكم إذ كنتم أعداء ، فالف بين قلوبكم فأصبحتم بنعمته إخوانا ،

 <sup>(</sup>١) قال الشيخ عمد ناصر الالباني: أخرج هذه القصة ابن اسحاق في المغازي ( ١١/١ ـ ٢١٣ من ابن هشام)
 وأحمد (رقم ١٧٤٠) من طريق ابن اسحاق بسند صحيح من حديث أم سلمة زوج النبي ﷺ , ( فقه السيرة للشيخ عمد الغزالي ) . . .

<sup>(</sup>۲) سورة النحل : ۹۰

<sup>(</sup>٣) سورة الحجرات : ١٠ .

وكنتم على شفا حفرة من النار فأنقذكم منها ، كذلك يبين الله لكم آياته لعلكم تهتدون (1) . وفي نحو قول الرسول ﷺ : ( إن الله أوحى إلى أن تواضعوا حتى لا يفخر أحد على أحد ، ولا يبغى أحد على أحد (1) .

« من دعا إلى هدى كان له من الأجر مثل أجور من تبعه لا ينقص ذلك من أجورهم شيئا ، ومن دعا إلى ضلالة كان عليه من الإثم مثل آثام من تبعه لاينقص ذلك من آثامهم شيئا » (7) .

#### و الدين النصيحة »

قلنا : لمن يارسول الله ؟ قال : « لله ولكتابه ولرسوله ولأثمة المسلمين وعامتهم ». (1)

« أكمل المؤمنين إيانا أحسنهم خلقا » (°)

« إن الله رفيق يحب السرفق ، ويعسطى على السرفق مالا يعسطى على العنف ، ومالا يعطى على شيء سواه » . (١)

وليس الشديد بالصرعة ، إنها الشديد الدى يملك نفسه عند الغضب » (٧) و أهل الجنة ثلاثة : ذو سلطان مقسط موفق ، ورجل رحيم رقيق المقلب . لكسل ذى قربى ومسلم ، وعفيف ذو عبال » (^) . و لا تحقرن من المعروف شيئا ولو أن تلقى أخاك بوجه طليق » (١) .

نقول : إن هذه الأخلاق الكريمة التي يصلح بها الفرد ، وتقوى بها

<sup>(</sup>١) سورة أَلُ عمرانَ : ١٠٣٠١٠.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم .

<sup>(</sup>٣) روآه مسلم .

<sup>(</sup>٤) ارواه مسلم .

<sup>(</sup>٥) رواء الترمذي .

<sup>(</sup>٦) رواه مسلم -

<sup>(</sup>V) متغتى عليه.

<sup>(</sup>٨) رواه مسلم .

<sup>(</sup>١) رواه مسلم .

الجهاعات ، وتسعد بها الأمم إن كان الله قد أمربها في محكم كتابه وعلى لسان خاتم أنبيائه ورسله عليه الصلاة والسلام - فإن هذه العبادات المتنوعة التي شرعها هي التي تغذيها وتنميها وتثبتها ، وتمدها بمدد قوى لاينفد من التذكير بها ، والترغيب فيها .

ولقد مربنا في مناسبات سابقة ماتثمره العبادات في النفوس من فضائل ومكارم ، وما تورثه للقلوب من خشية وتقى ، وما ترقيهم إليه من صفاء وإشراق ، وما تمدهم به من عزائم قوية وبصائر نافلة يستجيبون بها لأمر ربهم ، ويسارعون بها في مرضاته ، ويقفون بها عند حدوده ، ويجاهدون بها في سبيله ، فلانعود إلى القول فيه ، وإنها هي لمحات نوردها بمناسبة هذا المقام الذي نتكلم فيه ، وهو أثر العبادة في صلاح الجهاعة لبيان وإبراز الأثر الاجتهاعي المذى تحققه بقدر ما يتسع له المجال ، وهاهي ذي بعض العبدات نسوقها مع ما يتصل بها من شعائر لنكشف عها فيها من خير للمجاعة في دينها ودنياها ، وأولاها وأخواها ، وعن دورها في بناء الفضائل الإيانية وتقوية الروابط الاجتهاعية ، والسمو بأهداف الجهاعة وغاياتها والسير بها إلى معارج الكهال .

#### الصيلاة

الصلاة هي الفريضة الأولى بعد الإيهان بائله ورسوله ومابعث به ، وهي عهد الدين ، ومكانتها في الدين ، ومنزلتها بين أركانه وشعائره أوضح وأظهر من أن تحتاج إلى بيان ، فمن وفق إليها ، وأعين عليها ، فهو الموفق السعيد ، ومن حرم منها فهو الشقى البعيد . وإذا تحدثنا عن الصلاة وبركانها وثمرانها فإنها نريد بها الصلاة التي يخشع فيها الفؤاد ، ويطمئن بها القلب ، ويرقى بها المؤمن إلى الخلق الحميد ، والمسلك السديد .

ومشل هذه الصلاة التي يخشع فيها صاحبها ، ويحافظ على روحها

وآدابها لا يقتصر دورها على أجر يثاب عليه المؤمن ، وعذاب ينجو منه ، وإنسها تحفيظه وتنفى عنه الشرك الطاهر والحفى ، وتعود به إلى صفوف المتواضعين إن كان فيه شي من الكبر ، وترقى به إلى درجة الأعزاء إن كان فيه شيء من الذلة والحنوع .

قالحاكم والمحكوم، والرئيس والمرءوس، وأصحاب الثروة والقوة والنفوذ والسلطان والذين ليس لهم من ذلك شيء: كل هؤلاء متساوون في الوقوف بين يدى الله، والإقبال عليه، لا فضل لأحد منهم على أحد إلا بمقدار ما في قلبه من تقوى، وما تثمره هذه التقوى من خيرات، وما تحجز عنه من موبقات، فكل أعبال الصلاة وسائر تلاوتها وأذكارها ترجع الأمر كله لله: يقف العباد بين يدى ربهم مؤتمين بإمام واحد كأنهم بنيان مرصوص، يعلنون، ويهتفون: الله أكبر، وإنها لنعم الكلمة تفتتح بها تلك العبادة السامية: إنها إعلان بأن الله أكبر، وإنها لنعم الكلمة تفتتح من سائر الخلق، وإن جلت مناصبهم وتعاظم نفوذهم، واشتدت مطوتهم: إنها نفى لكبر المتكبرين، وذل الأذلاء وإعادة للأمر كله إلى من يملكه وهو رب الأرض والسهاء: إنها نفى للخوف والتردد، وإبعاد لشبح يملكه وهو رب الأرض والسهاء: إنها نفى للخوف والتردد، وإبعاد لشبح الهلع والفزع، والجبن والخور، نعم الكلمة شعارا للجنود الظافرين، وسلاحاً وضعه الله في أيدى الغالبين.

ثم إنهم يتوجهون إلى ربهم قائلين : ﴿ الحمد لله رب العالمين ﴾ ، فلانعمة على الحقيقة إلا من الله ، ولا بقاء لها إلا به ، ولا بركة لها إلا بتوفيقه ، فلا رب غيره ، ولا حمد لسواه .

وإنهم ليقولون كذلك : ﴿ إِيالُ نعبد وإيالُ نستعين ﴾ لا عبادة لغير الله ، ولا استعانة بسواه ، فهو الحقيق بالعبادة ، الجدير بأن يستعان به ، ويتوكل عليه ، إذ الأمور كلها بيده ، لا راد لقضائه ، ولا معقب لحكمه

﴿ ما يفتح الله للناس من رحمة فلا ممسك أله من بعده ، وما يمسك فلا مرسل له من بعده ، وهو العزيز الحكيم ﴾ . (١)

ثم إنهم يدعون ربهم قائلين : ﴿ اهدنا الصراط المستقيم ﴾ إن هذا الطلب إذا صدق فيه قائله فلا بد أن يؤتاه ، ويعان على أسبابه . وصدق التوجه معونة وتوفيق ، وفوز وفلاح ، وحاشا الله أن يتوجه إليه عباده مخلصين ، ويردهم خائبين .

ثم إن الصلاة بركوعها وسجودها ، وقيامها وقعودها تعويد للنفس على طاعة الله فيها أمر ونهى ، وإن لم تدرك معناه ، ولم تحط بسره ومغزاه ، وهى كذلك تعظيم للمولى القدير ، وتدكر لنعمه ، وتعرف إليه ، وإلى شريعته ، واستمطار لعطائه ، ومحبة ومواصلة بين عبادة السابقين واللاحقين وموالاة لأوليائه ، على اختلاف السنتهم والوانهم ، وازمانهم واجناسهم .

لذلك كان المؤمنون الذين يحققون الحِكَم التي يمكن أن تثمرها هذه الصلاة من أكثر النياس إخلاصا ، وأرسخهم يقينا وأفضلهم إيهانا ، وأكرمهم أخلاقا ، وأعزهم جانبا ، وأجرئهم على كلمة الحق ، وأكثرهم تعاونا على البر والتقوى ، وأبعدهم عن التعاون على الإثم والعدوان .

لقد هيأ الله سبحانه بتشريعه وحكمته للصلاة جوا طيبا من الإجلال والتعظيم ، والحشوع والرقة ، والوقار والسكينة ، والتعاون والاجتراع .

\* الأذان : فشرع للدعوة إليها ، والجمع عليها نداء لم تتجل فيه مقاصد الصلاة ومعانيها فحسب ، بل تجلت فيه كذلك مقاصد الإسلام ، وشعار التوحيد ، وروح الدين بوضوح وبلاغة وإيجاز ، أصبح بها هذا النداء الذي يرفع به المؤذن صوته من مكان عال خس مرات كل يوم دعوة

<sup>(</sup>١) سورة فاطر: ٢

مركزة إلى الإسلام تعريفا بمقاصده وتعليهاته ، قد يؤثر فى نفوس كثير من الناس ، فيشرح صدورهم للإسلام ، وليس لهذا النداء الذى يجمع بين الجسهال والبساطة نظير فى أساليب الدعوة والإعلام بالعبادات والديانات الأخرى : إنه النداء الدينى الوحيد الذى ابتعد عن كل مظهر خارجى ، وعن استعانة بالالآت والإغراءات ، وجاء فيه لباب الدين وخلاصته .

# إنه يضم الإعلان بعظمة الله وكبرياته ، وأنه أكبر من كل كبير ، ويضم الشهادتين : شهادة و أن لا إله إلا الله ، وشهادة و أن محمدا رسول الله ، ثم الدعوة إلى الصلاة وحضورها في جماعة في المسجد ، ثم الإخبار بأنها وسيلة الفلاح في الدنيا والآخرة ، وأنه لافلاح بدونها ، فأصبح بذلك كله كلمة جامعة ، ودعوة كاملة ، ونداء بليغا ، يخاطب العقل والقلب ، ويلفت المسلم وغير المسلم ، وينشط الكسلان ، وينبه الغافل .

يقول حكيم الإسلام الشيخ أحمد بن عبدالرحيم الدهلوى رحمه الله :
واقتضت الحكمة الإلهية أن لايكون الأذان صوت إعلام ، وتنبيه بل
يضم مع ذلك أن يكون من شعائر الدين بحيث يكون النداء به على رءوس
الخامل والنبيه ، تنويها بالدين ، ويكون قبوله من القوم آية انقيادهم لدين
الله ، فوجب أن يكون مركبا من ذكر الله ومن الشهادتين ، والدعوة إلى الله
ليكون مصرحا بها أريد به (۱) .

\* شرع الله للصلاة الطهارة الكاملة فقال : ﴿ يَأْيُهَا الذَّيْنِ آمَنُوا إِذَا قَمْتُم إِلَى الصلاة فاغسلوا وجنوهكم وأبديكم إلى المنزافق ، وامسحنوا برءوسكم وأرجلكم إلى الكعبين ، وإن كنتم جنبا فاطهروا ، وإن كنتم مرضى أو على سفر أو جاء أحد منكم من الغائط أو لامستم النساء فلم تجدوا ماء فتيمموا صعيدا طيبا فامسحوا بوجوهكم وأيديكم منه ، ما يريد

<sup>(</sup>١) الأركان الأربعة لأبي الحسن التقوى ص ٥٠، ٥٠

الله ليجعل عليكم من حرج ، ولكن يريد ليطهركم وليتم نعمته عليكم لعلكم تشكرون ﴾ (٢) .

وذلك لأن الطهارة إذا كانت منبعثة عن إيهان بالله وتصديق بوعده وابتغاء لمرضاته ، فإنها توقظ النفس من سباتها وتنبهها من غفلتها ، وتورثها مزيد اهتمام ، وتهيئها لمناجاة الله ، واستقبال الصلاة وما فيها من ذكر ودعاء وتضرع ومناجاة ، ونور وسكينة أكرم استقبال .

\* وفرض الله للصلاة الطهارة الباطنة كذلك بالإقبال على الله فيها ، والإعراض عن الدنيا وفتنتها ، والتوجه الكامل للذى خلق فسوى وقدر فهدى ، فكانت النية ، وكان الإحرام ، ثم كانت تلاوة فاتحة الكتاب بها فيها من حمد لله ، وثناء عليه ، واستمداد منه ، واستعانة به ، وطلب لهدايته ، وتفويض تام له .

\* ثم أقيمت لها المساجد: تلك البيوت التي أذن الله: أن ترفع ويذكر فيها السمه، والتي يتجل فيها الوقار، والسكينة، والخشوع، والخضوع، مهبط السرحمات، وملتقى الصالحين، وموضع نظر الله في أرضه: ﴿ في بيوت أذن الله أن ترفع ويذكر فيها اسمه يسبح له فيها بالغدو والآصال، رجال لا تلهيهم تجارة ولا بيع عن ذكر الله وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة يخافون يوما تتقلب فيه القلوب والأبصار ﴾ (١).

لقد كانت هذه المساجد مركز حياة المسلمين وتعلمهم ودراستهم ، ومصدر الإصلاح والتوجيه: تعاليج فيها قضايا المسلمين الدينية ، والاجتهاعية ، ويعرفون في ساحاتها كل ما يرفع من شأنهم في حياتهم ، وكان رسول الله \_ ﷺ إذا حدث حدث ويكتب لهم السعادة بعد مماتهم ، وكان رسول الله \_ ﷺ إذا حدث حدث

 <sup>(</sup>۱) سورة المائدة : ٦

<sup>(</sup>٢) سررة النور: ٣٦ ، ٢٧

أو نزل بالمسلمين أمر وكانوا فى حاجة إلى توجيه جديد أمر أن ينادى فى الناس : ( الصلاة جامعة ) ، فيفضى إليهم بالنصح والتذكير ويعلمهم الكتاب والحكمة ويبصرهم بها يصلح من حالهم ، ويوقظ من قلوبهم ، ويشد من عزائمهم .

وظلت المساجد هكذا ، تؤدى رسالتها العظيمة فى خدمة الإسلام وحمه وحدة المسلمين ، فكانت القطب الذى تدور حوله رحى الحياة ، تتفجر فيها ينابيع العلم والهداية ، وتنبئق منها أنوار الإصلاح والإرشاد ، وتنطلق منها موجات الكفاح والجهاد ، ولا يزال المسجد على الرغم نما عرا المسلمين من بعد عنه وعن روحه وتأثيره يؤدى دوره الذى لا ينكره إلا مكابر أو جاحد ، ولا بد لنهضة المسلمين ورفعتهم التى يرجونها أن تعود إلى هذه المساجد جلالتها وروعتها التى كانت لها من قبل ، وتصبح المركز الأول للتوجيه والإرشاد والشورى فى الحياة ، فإن العودة إليها عودة إلى الله ، واستعانة السبيله ، واستشعار لرقابته ، واستمداد من قضله ، واستعانة صادقة به .

والمساجد تتجلى فيها عظمة الله وحده ، فلا عظمة فيها لمخلوق ، ولا اختصاص لعظيم أو كبير ، ولا فضل لذى حسب أو نسب ، وهو مكان مشاع يتساوى فيه الناس جميعا الحر منهم والعبد ، والحاكم والمحكوم ، والغنى والفقير ، يذكرهم بقول الحق فى كتابه العزيز : ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسِ إِنَا خَلَقْنَاكُم مِن ذُكْرُ وَأَنْثَى ، وجعلناكم شعوبا وقبائل لتعارفوا ، إن أكرمكم عند الله أتقاكم إن الله عليم خبير ﴾ (')

وشرع الله الجسماعة للصلاة ، وأبان الرسول صلوات الله وسلامه
 عليه عن فضلها ، فقال : « صلاة الجماعة أفضل من صلاة الفرد بسبع

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات : ١٣

وعشرين درجة ، (1) . وقال : وصلاة الرجل في جماعة تضعف على صلاته في بيته وفي سوقه خسا وعشرين ضعفا ، وذلك أنه إذا توضأ فأحسن الوضوء ، ثم خرج إلى المسجد لا يخرجه إلا الصلاة لم يخط خطوة إلا رفعت له بها درجة وحطت عنه بها خطيئة ، فإذا صلى لم تزل الملائكة تصلى عليه مالم يحدث ، تقول : اللهم صل عليه ، اللهم ارحمه ، ولا يزال في صلاة ما انتظر الصلاة » (1).

وقد توعد النبى - ﷺ - على تركها ، والتخلف عنها ، وأشار إلى أن ذلك من سهات النفاق ، فقال : « والذى نفسى بيده لقد هممت أن آمر بحطب ثم آمر بالصلاة فيؤذن لها ثم آمر رجلا فيؤم الناس ثم أخالف إلى رجال فأحرق عليهم بيوتهم » (٣) . وبين أنه ما يتركها جماعة إلا من استحواذ الشيطان عليهم ، وتمكنه منهم ، فقال : « ما من ثلاثة في قرية ولا بَدُو لاتقام فيهم الجماعة إلا قد استحوذ عليهم الشيطان فعليكم بالجماعة فإنا ياكل اللئب من الغنم القاصية » (١) .

وحث أصحابه رضى الله عنهم .. على الجساعة وحذر من تركها أو التهاون بها ، وبين : أن فى الحرص عليها الهداية ، وفى الإعراض عنها المضلالة ، يقول ابن مسعود رضى الله عنه : ( من سره أن يلقى الله تعالى مسلما فليحافظ على هؤلاء الصلوات حيث ينادى بهن ، فإن الله شرع لنبييكم على حسنن الهدى ، وإنهن من سنن الهدى ، ولو أنكم صليتم فى بيوتكم كما يصلى هذا المتخلف فى بيته لتركتم سنة نبيكم ، ولو تركتم سنة نبيكم ، ولقد رأيتنا وما يتخلف عنها الا منافق معلوم النفاق ، ولقد نبيكم لفلاتم ، ولقد رأيتنا وما يتخلف عنها الا منافق معلوم النفاق ، ولقد

<sup>(</sup>١) متقل عليه

<sup>(</sup>۲) متفتی علیه

<sup>(</sup>٢) رواء الشيخان

<sup>(</sup>٤) رواء أبو داود

كان الرجل يؤتى به يهادى بين الرجلين حتى يقام في الصف) (١).

وفى هذه الجهاعة حكم جليلة ، ومصالح جمة : بعضها اجتهاعى ، وخلقى : كالـوحدة والاجتهاع ، والتعارف ، والتعاون تحت رأية الدين ، وفى ظل رقابة رب العالمين .

وبعضها ديني أخروى: كالمحافظة على الصلوات ، والتنافس في الحسانها وإتقانها والاستكثار منها ، وإصلاح ما لعله يطرأ عليها من فساد أو خلل عند الانفراد ، ومعرفة ما فات من : أحكامها وآدابها ، وأذكارها وقراءتها ، والتأسى بالعلياء العاملين ، والفقهاء المخلصين ، والعباد المخبتين ، ومنها : أن إخلاص المخلصين وإخبات المخبتين وخشوع المخاشعين يؤثر في الجهاعة كلها ، ويسرى نوره من خلالها ؛ فيوقظ النفوس الخامدة ، ويحرك الهمم الفاترة ، وقد يكون سببا في قبول عبادة الجميع ، وجبر ما فيها من نقص وخلل ، وإكرام الله بعض الناس ببعض أمر تقره قواعد الشريعة ، ويشهد به قول الرسول - على الحديث المشهور: وهم القوم لا يشقى بهم جليسهم » (٢).

نعم إن لاجتماع المسلمين راغبين راهبين خاتفين طامعين سرا عجيبا في نزول السبركسات وتدفق الرحمات ، وهذا هو السر في دعاء الاستسقاء وجماعتها وفي جمع الحبح ، وقد كان رسول الله . ﷺ - شديد الاهتمام بتسوية الصفوف ، كثير الترغيب في إقامتها ، ووصلها ، وسد خللها شديد الإنكار على الإخلال بها والتفريط فيها ، ذلك لأن فوائد الجهاعة لا تتحقق ولا تكتمل إلا بالمحافظة عليها وقيام المسلمين فيها كالبنيان المرصوص ، ولأن الصلاة والجهاعة تربية للحياة كلها ، فمن لم يحسن القيام بها لم يحسن شيئا من عمل الدنيا أو الآخرة . .

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم

 <sup>(</sup>٢) جزء من حديث قدمى طويل رواه البخارى وغيره

\* وشرع الله صلاة الجمعة واختصها بشروط وآداب: تزيد في جلالها ، وترفع من شأنها ، وتورث مزيدا من الاهتمام بها ، وتعين على النفع بها في عبادة الله والتعرف عليه ، والتقرب إليه ، وتذكر هديه والانتصاح بنصائحه ، وجمع شمل المسلمين تحت راية الدين ، وهيمنة رب العللين . يقول الله تبارك وتعالى :

﴿ يأيها الذين آمنوا إذا نودى للصلاة من يوم الجمعة فاسعوا إلى ذكر الله وذروا البيع ذلكم خير لكم إن كنتم تعلمون ﴾ (١).

وفى الحديث الشريف: « لينتهين أقوام عن ودعهم الجمعات ، أو ليختمن الله على قلوبهم ثم ليكونن من الغافلين » (١).

وفي الحديث كذلك: « من ترك ثلاث جمع تهاونا بها طبع الله على قلبه » أن وفيه كذلك: « لقد هَمَمْتُ أن آمر رجلا ليصلى بالناس ثم أحرق على رجال يتخلفون عن الجمعة بيوتهم » . (1)

\* وشرع الله في يوم الجمعة : الاغتسال ، واستعمال السواك ، والتطيب ، والنظافة ، التامة ، وبين ما يترتب على ذلك من عطاء أخروى إلى جانب ما نلمسه من أثر صحى ، واجتماعى .

فقال مسلوات الله وسلامه عليه -: « لا يغتسل رجل يوم الجمعة ويتطهر ما استطاع من طهر ، ويدهن من دهنه ، أو يمس من طيب بيته ، ثم يخرج فلا يفرق بين اثنين ، ثم يصلى ما كتب له ، ثم ينصت إذا تكلم الإمام إلا غفر له ما بينه وبين الجمعة الأخرى » (٥).

ويشير قوله \_ عليه الصلاة والسلام \_ : « فلا يفرق بين أثنين ، إلى أن

 <sup>(</sup>١) سورة الجمعة : ٩

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم

<sup>(</sup>٦) أصحاب السن

<sup>(</sup>٤) رواء مسلم .

<sup>(°)</sup> رواه البخساري

صاحب هذا الفضل قد بكر إلى الجمعة بحيث لا يُعتاج إلى أن يفرق بين النين بالمرور، أو الصلاة، وذلك ما صرح به حديث آخر. قال عليه الصلاة والسلام: « من الحسل يوم الجمعة غسل الجنابة، ثم راح فى الساعة الأولى فكأنها قرب بدنة، ومن راح فى الساعة الثانية فكأنها قرب بقرة، ومن راح فى الساعة الثانية فكأنها قرب الساعة الرابعة فكأنها قرب دجاجة، ومن راح فى الساعة الخامسة فكأنها قرب بيضة، فإذا خرج الإمام حضرت الملائكة يستمعون الذكر» (١٠).

وما منا من أحد إلا وهو محتاج إلى يوم تتحرك فيه همته ويتفرغ فيه قلبه لعبادة الله والتقرب إليه وجلاء القلب وصقله فيسرى نوره في سائر الأيام ، ويمتد بإشراقه سرا ساريا في الشهور والأعوام ، ولقد كان ذلك يوم الجمعة في الأسبوع ، وليلة القدر في رمضان ورمضان في سائر الشهور: ( إنه اليوم اللذي يستحب التفرغ فيه للعبادة ، وليه على سائر الأيام مزية بأنواع العبادات واجبة ، ومستحبة وقد جعل الله لأهل كل ملة يوما يتفرغون للعبادة ويتخلون فيه عن أشغال المدنيا فيوم الجمعة يوم عبادة ، وهو في الأيام كشهر رمضان في الشهور ، وساعة الإجابة فيه كليلة القدر في رمضان ، ولهذا من صح له يوم الجمعة وسلم سلمت له سائر جمته ، ومن صحت له حجته وسلمت حد درمضان وسلم سلمت له سائر سنته ، ومن صحت له حجته وسلم والحج ميزان العمر وبالله التوفيق ) (۱) .

لقد أكرمنا الله تعالى معشر المسلمين وخصنا بهذا اليوم العظيم وهو يوم الجمعة وهدانا إليه بعد أن ضل عنه من قبلنا من اليهود والنصارى يقول النبى عليه : « نحن الأخرون السابقون يوم القيامة بيد أنهم أوتوا الكتاب

<sup>(</sup>١) رواء الشيخسان

<sup>(</sup>٢) زاد المعاد : ١٠٢/١

من قبلنا ثم هذا يومهم الذي فرض عليهم فاختلفوا فيه فهدانا الله له ، فالناس لنا فيه تبع اليهود غدا والنصاري بعد غد » (١) .

وعن فضل يوم الجمعة يقول النبى - الله عند يوم طلعت فيه الشمس يوم الجمعة ، فيه خلق آدم ، وفيه أدخل الجنة ، وفيه أخرج منها و ) . وقال : و إن من أفضل أيامكم يوم الجمعة فأكثروا على من الصلاة فيه ، فإن صلاتكم معروضة على الصلاة فيه ، فإن صلاتكم معروضة على

قالوا: يا رسول الله ، وكيف تعرض صلاتنا عليك وقد أرمت ؟ قال: يقول بليت، قال: « إن الله حرم على الأرض أجساد الأنساء، (٣).

وقد شرع الله كذلك للمسلمين صلاة العيدين : عيد الفطر،
 وعيد الأضحى .

يأتى عيد الفطر بعد شهر كامل يقضيه المسلمون بين الصيام والقيام ، والتسلاوة والمذكر ، والبر والمرحمة ، لقد جعله الله ميقاتا للعطاء والتشرف بضيافة الله .

وأما عيد الأضحى: فإنه يأتى فى آخر عشر ذى الحجة وهى أيام لها فضلها، ومَزِيَّتُها، وفيها ذكريات جليلة توقظ المشاعر، وتبعث الهمم: إنها ذكريات إبراهيم، وإسماعيل، ومحمد عليهم جميعا الصلاة والسلام.

وإذا كانت الأعياد في الشعوب والأمم وعند سائر الملل والنحل مواسم تحرر وانطلاق ، ومناسبات للة وتمتع ، واتسمت عند أهلها بخلع العزار ، وطرح أردية الحشمة والوقار ، والإسراف في اللهو والتسلية ، حتى أصبحت

<sup>(</sup>١) رواه البخاري :

<sup>(</sup>٢) رواء مسلم .

<sup>(</sup>٣) دواه أبوداود ياسناد صحيح .

بعيدة كل البعد ، تتناقض أشد التناقض مع العبادات ومفهومها ، فإن هذين العيدين عند المسلمين الذين شرعا في الإسلام يختلفان عما عهده الناس وتوارثوه في أمر الأعياد ، إنهما عيدان يبدءان بالصلاة لله رب العالمين بشعار : هو التكبير لدى الذهاب إلى الصلاة وفي انتظارها ، وفي الخطبة بعدها .

ثم صدقة الفطر قبل صلاة العيد لإحراز فضيلتها ثم الأضحية بعد الصلاة ، وقد شرع في هذين العيدين الصلاة بالمصلى خارج البلد إظهارا لشوكة المسلمين وكبتاً لعدوهم ، وغيظاً لِشَانِيْهم ، وتكثيراً لجمعهم ليعظم لهم العطاء .

لقد كان للجمعة والجماعة ومحافظة المسلمين عليها في الأمصار، والأقعطار فضل كبير في حفظ هذا الدين، وسلامة الشريعة الإسلامية والأوضاع الدينية، وبقائها على ما تركها عليه رسول الله على وأصحابه، وبعدها عن تحريف المحرفين، وعبث العابثين، فلو كان المسلمون اعمادهم الله من ذلك - تركوا الجمعة، والجماعة، وانفردوا بعبادتهم، وصلواتهم في بيوتهم وقاموا بها منفردين منعزلين، موزعين مشتتين، لحرفت هذه الصلوات ومسخت مسخماً كبيرا أفقدها أصالتها ووضعها الأول، وتنوع المسلمون فيها وصاروا فرقا وأقساماً كما في كثير من مظاهر حياتهم المدنية، وآدابهم الاجتماعية، وكان للصلاة أنهاط ونهاذج محلية وفردية، كها هو حاصل لدى اليهود والنصاري، لقد كانت هذه الجهاعة عاملاً كبيراً من عوامل وحدة المسلمين في العبادات، وعاصها لإحكام الدين من التحريف عوامل وحدة المسلمين في العبادات، وعاصها لإحكام الدين من التحريف

ولقد بلغ اهتهام الإسلام بالجهاعة : أنه رغب في إقامتها ، والحرص عليها حتى في أوقات المحن ، والشدائد حين يلقى المسلمون عدوهم ، ويواجهون خصمهم ، لأن الصلاة في ذاتها سبب المعونة الربانية ، ومصدر الفلاح الالهي ، ومنبع العطاء العاجل والآجل . قال سبحانه وتعالى :

﴿ يأيها الذين آمنوا استعينوا بالصبر والصلاة إن الله مع الصابرين ﴾ (١) .

ولأن في إقامتها مع الجهاعة مزيدا من العون والعطاء تتضاعف به بركاتها وتكثر به خيراتها ، قال سبحانه وتعالى : ﴿ وإذا كنت فيهم فاقمت لهم الصلاة فلتقم طائفة منهم معك وليأخذوا أسلحتهم فإذا سجدوا فليكونوا من ورائكم ولتأت طائفة أخرى لم يصلوا فليصلوا معك وليأخذوا حذرهم وأسلحتهم ، ود اللين كفروا لو تغفلون عن أسلحتكم وأمتعتكم فيميلون عليكم مبلة واحدة ، ولاجناح عليكم إن كان بكم أذى من مطر أو كنتم مرضى أن تضعموا أسلحتكم ، وخداوا حذركم إن الله أعد للكافرين عذابا مهينا كه (۱)

ولم تجز الشريعة الإسلامية ترك الصلاة أو تأخيرها عن ميقاتها في أمن أو خوف ، شدة أورخاء ، صحة ، أو مرض ، سفراً وإقامة ، إلا أنه قد جعل لكل حالة من الحالات وضعاً خاصا يتلاءم مع تلك الحالة ، يتحقق به التيسير ورفع الحرج الذي أكرم الله به هذه الأمة ، يقول الله سبحانه وتعالى : ﴿ حافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى وقوموا لله قاتتين ، فإن خفتم فرجالا أو ركبانا ، فإذا أمنتم فاذكروا الله كيا علمكم مالم تكونوا تعلمون ﴾ (٣) .

### ٢ - الصدقات والنفقات :

لعل من نافلة الحديث أن نقول: إن المال مهم غاية الأهمية للأفراد والجماعات وأنه قوام الحياة وأساسها ، وعليه تقوم النهضات ، وتتقدم الحضارات ، وبه صيانة الحرمة ، وقوة الشوكة ، والعزة والمنعة ، فذلك أمر

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ١٥٣

<sup>(</sup>٢) سورة النساء : ١٠٣

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة : ٢٢٨ . ٢٣٩

واضح لابحتاج إلى بيان . ويكفى أن يصفه القرآن الكريم بأنه قيام الحياة ، وينصح بالتوسط فيه إن ملكه المرء فلا يسرف حتى يقف عاجزا عن التصرف ، ولا يقتر حتى يتعرض للسخط والملامة . يقول الله سبحانه وتعالى : ﴿ ولا تؤتوا السفهاء أموالكم التي جعل الله لكم قياما ﴾ (1) . ويقول : ﴿ ولا تجمل يدك مغلولة إلى عنقك ، ولاتبسطها كل البسط فتقعد ملوما محسورا ﴾ (١).

ويثنى على فريق من عباده بالتوسط فى النفقة بين الإسراف والتقتير فيقول : ﴿ وَالدِّينَ إِذَا أَنْفَقُوا لَمْ يَسْرَفُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا ، وَكَانَ بَيْنَ ذَلْكُ قُوامًا ﴾ (٢).

ولما كانت للبال هذه الأهمية في إعداد العدة ، واتخاذ الأهبة في درء الأخطار ، وإنقاء الأضرار ، وجهاد الكفار كان الجهاد بالمال مقدما في القرآن الحكيم على الجهاد بالنفس . قال الله سبحانه : ﴿ ياأَيّها الذّين آمنوا هل أدلكم على تجارة تنجيكم من عذاب أليم ، تؤمنون بالله ورسوله وتجاهدون في سبيل الله بأموالكم ، وأنفسكم ، ذلكم خير لكم إن كنتم تعلمون ، يغفر لكم ذنويكم ويدخلكم جنات تجرى من تحتها الأمهار ومساكن طيبة في جنات عدن ، ذلك الفوز العظيم ، وأخرى تحبوبها نصر من الله وفتح في بسر المؤمنين ﴾ (3).

وكان للنفقة في سبيل الله امتيازها عن الإنفاق في الوجوه الأخرى بزيادة أجرها ، وكثرة أضعافها ، قال الله سبحانه وتعالى : ﴿ مثل الذين ينفقون أموالهم في سبيل الله كمثل حبة أنبتت سبع سنابل ، في كل سنبلة مائة

<sup>(</sup>١) سورة النساد : ٥

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء : ٢٩

<sup>(</sup>٣) سورة الفرقان : ٦٧

<sup>(</sup>٤) سورة الصقب : ١٣٠١٠

## حبة ، والله يضاعف لمن يشاء ، والله واسع عليم ﴾ (١)

ثم لما كان للمال الأهمية البالغة في دفع الحاجات ، وتفريح الكروب بإطعام الجائع ، وكسوة العارى ، وفك ضائقة المحتاج فإن الله أوصى بالبذل في هذه الوجوه ، وفرض من ذلك نصيباً معلوماً في أموال الأغنياء يرد على الفقراء ، وسمى ذلك زكاة تارة ، وصدقة تارة ، مشيرا بهذه الأسهاء إلى أمور اتسم بها البذل والإنفاق في الإسلام ، فقد سهاها الله زكاة ؛ لأن الزكاة لغة : التطهير والنهاء .

وهذا الجزء القليل الذي يبذله المؤمن الغنى من ماله يطهر صاحبه من الرذائل: من رذائل الشح ، والبخل وقلة المبالاة بالناس ، وعدم الاهتهام بهم ، ثم يحليه بطائفة من الفضائل كالسخاء ، والإيثار وحب الخير للناس ، ورعاية المجتمع ، ويطهر المال كذلك ، وينميه ، ويجعله مباركاً طيباً ، ولاتمتد إليه أيدى السراق والخونة ، ولايسطو به الظلمة والمجرمون ، قال الله تعالى : ﴿ خد من أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها ، وصل عليهم إن صلاتك سكن لهم ، والله سميع عليم ﴾ (١)

وسياه الله صدقة ، لأن بذل المال لله ، وابتغاء مرضاته دليل الإيهان وآية اليقين ، وأمارة التصديق ، قال النبي على : « والصدقة برهان » نعم إنها برهان ساطع ، ودليل قاطع على إيهان صاحبها بالله وأن المال ماله هو المعطى أولا والمستخلف ، ثم هو الآخذ الوارث ، ثم هو المثيب على البذل والإنفاق ، المعاقب على البخل والتقتير ﴿ آمنوا بالله ورسوله ، وأنفقوا مما جعلكم مستخلفين فيه ، فاللين آمنوا منكم وأنفقوا لهم أجركبير ، ومالكم جعلكم مستخلفين فيه ، فاللين آمنوا منكم وأنفقوا لهم أجركبير ، ومالكم ألا تنفقوا في سبيل الله ، ولله ميراث السموات والأرض ، لا يستوى منكم

<sup>(</sup>١) سورة البغرة : ٢٩١

<sup>(</sup>۲) سورة التوبه : ۲۰۴

من أنفق من قبل الفتح وقاتل ، أولئك أعظم درجة من الذين أنفقوا من بعد وقاتلوا ، وكلا وعد الله الحسنى والله بها تعملون خبير ، من ذا الذى يقرض الله قرضا حسنا ، فيضاعفه له ، وله أجر كريم ، يوم ترى المؤمنين والمؤمنات يسعى نورهم بين أيديهم وبأيهاتهم ، بشراكم اليوم جنات تجرى من تحتها الأنهار خالدين فيها ، ذلك هو الفوز العظيم ﴾ (1)

والصدقات في الإسلام تقوم بوظائف شتى ، وكلها تخدم الأغراض السامية ، والأهداف النبيلة التى أوصى بها الدين ، وبشر بها سيد المرسلين ، ولهذا فقد كان القرآن الحكيم حريصاً على بيان مصارفها بيانا قاطعا حتى لاتتجاوز الأهداف التى توخاها الإسلام ، وحتى لاتسرب إلى أيدى الأغنياء ، والكهنة ، وبعض ذوى الحسب والنسب كها آل إليه الحال بالنسبة للديانة اليهودية ، إذ آل كثير من أموال الصدقات إلى الأحبار والرهبان ، وذوى الأحساب ، والأنساب ، وحرم منها في كثير من الأحايين من هم في أشد الحاجة إليها من الفقراء والمساكين ، فقسد حال هؤلاء ، وحال هؤلاء ، وحال هؤلاء ، فينه قد يعرف ببيان ما آثره الإسلام في قصر إعطاء الصدقات لفئات بعينها دون ماعداها .

قال الله تعالى : ﴿ إِنهَا الصدقات للفقراء والمساكين والعاملين عليها والمؤلفة قلومهم ، وفي الرقاب ، والغارمين ، وفي سبيل الله وابن السبيل ، فريضة من الله ، وأله عليم حكيم ﴾ (٢)

فلا ينبغى أن تخرج الصدقات في الإسلام عن هذه الأصناف الثانية ، ولسنا الآن بصدد تفصيل القول عن كل صنف من هذه الأصناف ، فقد تكلفت كتب الفقه ببيان ذلك وأفاضت فيه إفاضة لامزيد عليها .

<sup>(</sup>١) سورة الحديد : ١٢-٧

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة : ٦٠

وإنها الذى نريد أن ننبه إليه: ماينطوى عليه نظام الصدقة من تكافل اجتماعى بين المجتمع الإسلامى بمواساة الغنى للفقير والمسكين ، ومراعاة المجتمع للذين يتفرغون لشئون المجتمع ، وإعانتهم على القيام بها ندبوا إليه من ذلك خير قيام .

ثم إعطاء المؤلفة قلوبهم ، وهم الذين دخلوا فى الدين ، ولم يتمكن من نفوسهم التمكن الكامل ، ولازالوا يعبدون الله على حرف ، وذلك لتنشرح للإسلام صدورهم ، وتقسربه أعينهم ، وذلك مثل الطفل تمنحه قطعة من الحلوى مقابل استذكار درس ، أو إقامة صلاة ، فإذا مرن على ذلك ، وعرف فائدته ، وذاق حلاوته ولذته كان قيامه بواجبه دينياً أو دنيويا أحب إليه من كل شي ، ع .

ثم يعطى المكاتبون ؛ لا ستخلاص رقابهم ، وشراء حريتهم من سادتهم ، وفي هذا أكبر دليل على أن الأسلام تواق إلى الحرية معين عليها ، مرغب في منحها .

ثم من أحاطت به المغارم والديون جعل الله له فى ذلك المال نصيبا يسدد به دينه ، ويستأنف به حياته ، حتى يعود عضوا نافعا ، وإنسانا صالحا .

أما ابن السبيل: وهو المسافر الذي نفد ماله أوضاع فينبغى أن يعان من هذه الحسالة أخو الفقير من هذه الحسالة أخو الفقير والمسكين، وإن كان في بلده غنياً، والله على كل حال في عون العبد ما كان العبد في عون أخيه.

أما الإنفاق في سبيل الله فهو قمة الإنفاق ، والصدقة عليه من أفضل الصدقات ، وقد مرت بنا آيات كريمة في ذلك تبين أن الجهاد بالمال سابق ومقدم على الجهاد بالنفس ، وأنه سبب في العطاء العظيم والأجر الوافر ، والنبي على يقول وهو المبلغ عن ربه والناطق بوحيه ، والذي شهد له ربه

بانه ﴿ ماينطق عن الهوى إن هو إلا وحى يوحى ﴾ (١) « من جهز غازيا فقد غزا ، ومن خلف غازيا في أهله بخير فقد غزا ، (١) .

إن الصدقات شرعت فى الإسلام: سدًا لحِاجات الفقراء والمساكين ، وتفريجا لكروب المحتاجين ، وتثبيتا للإيهان فى القلوب ، وتحريرا للرقاب من ذل الرق ، وإعزازا لدين الله ، والدفاع عن حرمات الإسلام .

وهذا هو أحد جوانب الصدقات ، وهو جانب العطاء .

أما مايترتب عليه وينتج عنه ، وهنو اللذي يطلق عليه الجانب الاجتهاعي : فهو الوجه الآخر لتشريع الصدقات ، ونستطيع أن نتبين : الآثر الاجتهاعي للصدقات حين نطرح السؤال الآتي :

ماذا يكمون الحال لوبخل الأغنياء ، وشحوا بأموالهم على الفقراء ، والمحتاجين ، وعلى البذل في الوجوه الأخرى ؟

إن صورة المجتمع تصبح صورة غيفة مفزعة ، فالفقراء والمحتاجون تمتلىء صدورهم بالأحقاد ، والضغائن ، وتفيض نفوسهم بالشر ، وتمتد أيديهم إلى هذه الأموال التي لم بحصلوا عليها طواعية ، ليستولوا عليهم بوسائل أخرى ، يفسد بها نظام الحياة ، ويصبح للجتمع طوائف متناحرة ، تتربص كل منها بالأخرى ، وتعدو الحياة جحيها لا يطاق .

ولقد يقول قاتل: إن الدول والحكومات تقوم بفرض ضرائب وجبسايات ، وتبذل معونات وصدقات ، ألا تسد هذه مسد الزكاة ؟ ألا تصلح عوضا عنها ؟

والجواب على ذلك : أن مايفرضه البشر على البشر لا يمكن أن يرقى إلى ماشرع الله لعباده ، فان مايفرضه البشر فيه قصورهم وأهواؤهم ، ودبما

<sup>(</sup>١) سورة النجم ٤٠٣

<sup>(</sup>٢) منتفق عقيه .

حمل ألوانا من التسلط والابتزاز، ثم هو فى أغلب الأحيان يوضع فى غير موضعه، ويوجه إلى غير مستحقيه.

أما الزكاة التي شرعها الحكيم العليم لعباده فإن لها خصائص وسهات تميزها عها عداها من ضرائب مفروضة ، ومعونات مبذولة ، فمن أبرز هذه الخصائص أنها قربسة لله عز وجل ، ولا بد أن يصحبها . النية ، والإخلاص ، والاحتساب لتكون مقبولة ، ولاشيء من ذلك يقصد في الضرائب ، بل إنها في الأعم الأغلب تكون مصحوبة بروح السخط والمقت ، والاستثقال والاستكثار ، لأن دافع هذه الضرائب لايعتقد أنها مشروعة من الله ، ولايرجو عليها أجرا ولاثوابا ، بل يعتقد أنها مفروضة عليه من أفراد وربها أقل منه وأنها تنفق في كثير من الأحيان في الأهواء ، والشهوات احتفاظاً بسلطة ، أو لخدمة أفراد محدودين ، ثم لايرافقها شيء من الترغيب في الإخلاف ، والجزاء ، أو الترهيب من النكول والبخل ، بل إنها كثيراً ما تؤدى تحت ضغط التهديد والتغريم ، التي تزيد دافعها كراهية وسخطا .

وله في الحكمة البالغة ، والتي لاتتأتى إلا فيها شرع من الله جاءت الزكاة في القرآن الكريم والسنة المطهرة مشفوعة بها يرغب في إخراجها بطيب نفس ، وصدق نية ، وكريم احتساب ، وذلك ببيان مايترتب على إخراجها من نتائج ، وثمرات في الدنيا والآخرة ، من إخلافي ، وثواب ، ونمو ، وبركة .

يقول الله تعالى : ﴿ مثل الذين ينفقون أموالهم في سبيل الله كمثل حبة أنبتت سبع سنابل في كل سنبلة مائة حبة ، والله يضاعف لمن يشاء والله واسع عليم ، الذين ينفقون أموالهم في سبيل الله ثم لا يتبعون ما أنفقوا منا ولا أذى لهم أجرهم عند ربهم ولاخوف عليهم ولاهم يحزنون ﴾ (1).

<sup>(</sup>١) سررة البقرة : ٢٦١ ، ٢٦٢

ويقول : ﴿ إِن المصدقين والمصدقات وأقرضوا الله قرضا حسنا يضاعف لهم ولهم أجر كريم ﴾ (١) .

ويقول النبى ﷺ: « من تصدق بعدل تمرة من كسب طيب ولايقبل الله إلا الطيب فإن الله يقبلها بيمينه ، ثم يربيها لصاحبها كما يربى أحدكم فلوه حتى تكون مثل الجبل » (٢) .

ويقول: «ما نقصت صدقة من مال ، ومازاد الله عبدا بعفو إلا عزا ، وماتواضع أحد لله إلا رفعه الله » (٣) ويقول: «ما من يوم يصبح العباد فيه إلا ملكان ينزلان ، فيقول أحدهما: اللهم أعط منفقاً خلفاً ، ويقول الأخر: اللهم أعط مسكاً تلفا » (٤) .

وينعى القرآن على أولشك اللذين استولى الشيح ، والحرص على نفوسهم فصاروا يعيشون في الحياة ولاهم لهم إلا الجمع والمنع : يأخذونه من غير حله ، ولا يضعونه في محله ، فويل لهم حين أخذوه ، وويل لهم حين بخلوا به ومنعوه ، وويل لمن سلك في الجمع والمنع مسلكهم . يقول الله سبحانه : ﴿ يَاأَيُّهَا اللَّيْنَ آمنوا إِنْ كثيرا مِن الأحبار والرهبان ليأكلون أموال النياس بالباطل ويصدون عن سبيل الله واللين يكنزون الذهب والفضة ولاينفقونها في سبيل الله فبشرهم بعذاب أليم يوم بحمى عليها في نار جهنم فتكوى بها جباههم وجنوبهم وظهورهم ، هذا ماكنزتم النفسكم فذوقوا ماكنتم تكنزون ﴾ (٥)

ويقول عليه الصلاة والسلام: « من آتاه الله مالا فلم يؤد زكاته مُثُلَ الله يوم القيامة شجاعاً أقرع ـ له زبيبتان ـ يطوقه يوم القيامة ، ثم يأخذ

<sup>(</sup>١) سورة الحثيث : ١٨

<sup>(</sup>٢) متفق عليه

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم

<sup>(</sup>t) متغنى عليه

<sup>(</sup>۵) سورة التوبة : ۳۴ ، ۳۵

بلهـزمتيه .. يعنى : شدقيه .. ثم يقسول : أنسا مالسك ، أنسا كنزك ثم تلا ﴿ ولايحسبن الذين يبخلون . . . ﴾ الآية (١) .

ومن هذه الخصائص: أنها تؤخذ من أغنياء الناس ، وترد على فقرائهم ، فهى تؤخذ من الأغنياء اللذين يستوفون شروط وجوبها ، ويملكون النصاب الذى حددته الشريعة وتصرف فى مصارف عينها الله سبحانه ، ولم يكل أمر تعيينها الى رأى حاكم أو عالم أو مشرع أو مقنن ، ويرى كثير من الفقهاء ، وجوب صرفها فى المكان الذى وجبت فيه ، وإنفاقها على فقراء البقعة التى تجبى فيها ، وهذا بخلاف هذه الضرائب ، والمكوس فإنها تؤخذ من الجميع : من عرق الكادين مثلها تؤخذ من فضول الموسرين ، ثم إنها تنفق فى وجوه إذا وزنت بميزان الشريعة تبين أنه إذا كان فيها الكريم المشروع ، ففيها الخبيث المنوع .

لقد كانت المزكاة الإسلامية بهذا الشوجيه الإلمى ترعى : جانب الفقير ، ومصلحة الغنى كذلك ، فإذا كان المرء بالشهادتين يدخل فى الإسلام ، فإنه بالصلاة قد أوفى بالجانب المهم فى عهده مع الله ، وتوثيق صلته بالذى خلقه وصوره ، وشق سمعه وبصره وهو بالزكاة والصدقات يبدأ عهدا جديدا مع إخوانه فى المدين ، وشركائه فى المجتمع : عهدا ترفرف عليه رايات الحب ، ويغمره التعاون والتراحم . .

ومن هذه الخصائص أنها وسيلة لتقويم مؤديها ، ورفعه إلى مقام المراقبة والإحسان وتحليته بالفضائل النفسية الرفيعة ، والكهالات السامية ، فإن الصدقات لون من العبادة يحتاج في قبولها لمراقبة الله ، والبعد عن الرياء والمن وأذى المتصدق عليه حتى يظفر المتصدق بأجره موفورا غير منقوص .

وكم أثنى القـرآن الكريم على المخلصين في صدقاتهم ، وحذر من

<sup>(</sup>١) رواه البخاري

الذين يبطلون صدقاتهم بالمن والأذى كها حذر من الرياء ، وبين : أن كل ذلك مبطل للعمل ، عبط للصدقة فقال : ﴿ الذين ينفقون أموالهم فى سبيل الله ، ثم لا يتبعون ما أنفقوا منا ولا أذى لهم أجرهم عند ربهم ولا خوف عليهم ولا هم يجزئون ، قول معروف ومغفرة خبر من صدقة يتبعها أذى والله غنى حليم ، يأيها الذين آمنوا لاتبطلوا صدقاتكم بالمن والأذى كالمذى ينفق ماله رئاء الناس ولايؤمن بالله واليوم الآخر ، فمثله كمثل صفوان عليه تراب فأصابه وابل فتركه صلدا ، لايقدرون على شيء مما كسبوا والله لايهدى القوم الكافرين ﴾ (١).

وثناء الله على المتصدقين من أجله ، والباذلين الأموالهم ابتغاء مرضاته ، ولا وذكره الأوصافهم ومشاعرهم تدل على ماوصلوا إليه من سمو الايدانى ، والا يمكن أن يحصل فيها يشرع البشر للبشر يقول الله سبحانه : ﴿ ويطعمون الطعام على حبه مسكينا ويتيها وأسيرا ، إنها نطعمكم لوجه الله الاثريد منكم جزاء والاشكورا ، إنا نخاف من ربنا يوما عبوسا قمطريرا ، فوقاهم الله شر ذلك اليوم ولقاهم نضرة وسرورا وجزاهم بها صبروا جنة وحريرا ، متكثين فيها على الأرائك الا يرون فيها شمسا والا زمهريرا ﴾ . (١)

ويقول سبحانه : ﴿ والذين يؤتون ما أتوا وقلومهم وجلة : أنهم إلى رمهم راجعون أولتك يسارعون في الخيرات ، وهم لها سابقون ﴾ (٣) .

#### ٣ ـ الصينام

لاتعتقد أنه بوسعنا ولا بوسع بشر- مهما أوتى من علم ، ورزق من حكمة \_ أن يحيط علما بأسرار الله التي تضمنتها العبادات التي شرعها ،

<sup>(1)</sup> صررة البقرة : ٢٦٢ ــ ٢٦٤

<sup>(</sup>٢) سورة الانسان : ٨ ــ ١٣

<sup>(</sup>٣) سورة المؤمنون : ١٠ ، ١٦

والشعائر التي وضعها ، ولولا أن الله بمنه وكرمه أوضح من ذلك جوانب ، وأشار إلى أخرى إيناسا للنفوس ، وجذبا للقلوب ماكان لبشر أن يخوض في ذلك ، أويتكلم فيه ، والتسليم معيار الإيان وميزان الإخلاص ، وليس بمؤمن من خامر قلبه في شيء من شرع الله شك أو تردد أوشبهة أو ريبة في إنها كان قول المؤمنين إذا دعوا إلى الله ورسوله ليحكم بينهم أن يقولوا سمعنا وأطعنا ، وأولئك هم المفلحون ، ومن يطع الله ورسوله ويخش الله ويتقه فأولئك هم المفلحون ،

وهذا الركن الذى نحن بصدد الحديث عنه وهو الصيام: له آثاره البعيدة المدى على النفوس، وله فوائده المحققة على المجتمع، في كافة جوانبه وأحواله، ونود هنا : أن نورد في ذلك كلام عالمين جليلين لها المكانة العالية، والمنزلة السامية، والتجربة والمعرفة، واللوق والإحساس، أما أولها فهو حجة الإسلام أبو حامد الغزالى.

يقول رحمه الله : المقصود من الصوم : التخلق بخلق من أخلاق الله عز وجل ، وهو الصمدية ، والاقتداء بالملاتكة في الكف عن الشهوات ، يقدر الإمكان ، فإنهم منزهون عن الشهوات ، والإنسان رتبته فوق رتبة المهائم لقدرته بنور العقل على كسر شهوته ، ودون رتبة الملائكة لاستيلاء الشهوات عليه ، وكنونه مبتلي بمجاهدتها ، فكلها انهمك في الشهوات النحط إلى أسفل السافلين ، والتحق بغهار البهائم ، وكلها قمع الشهوات ارتفع الى أعلى عليين ، والتحق بأفق الملائكة (٢) .

أما الثاني فهو العلامة ابن القيم ، يقول رحمه الله :

المقصود من الصيام: حبس النفس عن الشهوات، وفطامها عن المألوفات، وتعديل قوتها الشهوانية؛ لتستعد لطلب ما فيه غاية سعادتها

<sup>(</sup>۱) سورة النور ۱ ه ، ۲ ه

<sup>(</sup>٢) إحياء علم الدين : ٢١٢/١

ونعيمها ، وقبول ماتزكو به مما فيه حياتها الأبدية ، ويكسر الجوع والظمأ من حدثها وسورتها ، ويذكرها بحال الأكباد الجائعة من المساكين ، وتضييق مجارى الشيطان من العبد بتضييق مجارى الطعام والشراب ، وتحبس قوى الأعضاء عن استرسالها لحكم الطبيعة فيها يضرها في معاشها ومعادها ، ويسكن كل عضو منها ، وكل قوة عن جماحه ، وتلجم بلجامه .

فهو لجام المتقين ، وجنة المحاربين ، ورياضة الأبوار المقربين ، وللصوم تأثير عجيب في حفظ الجوارح الظاهرة ، والقوى الباطنة ، وحمايتها عن التخليط الجالب لها المواد الفاسدة التي إذا استولت عليها أفسدتها ، واستفراغ المواد الرديئة المانعة له من صحتها .

فالصوم: بحفظ على القلب والجوارح صحتها، ويعيد إليها ما استلبته منها أيدى الشهوات، فهو من أكبر العون على التقوى، كما قال تعالى: ﴿ يَاأَيُّهَا الذِّينَ آمنوا كتب عليكم الصيام كما كتب على الذين من قبلكم لعلكم تتقون ﴾ (١).

وقال النبي عليه عليه شهوة النكاح ـ وأمر من اشتدت عليه شهوة النكاح ـ وله قدرة عليه ـ بالصيام ، وجعله وجاء هذه الشهوة ، والمقصود أن مصالح الصوم لما كانت مشهودة بالعقول السليمة ، والفطرة المستقيمة شرعه الله لعباده رحمة لهم وإحسانا إليهم وحمية وجنة (١).

إن الفضائل النفسية ، والفوائد الاجتماعية التي يثمرها الصوم أجل من أن تحصر ، وإذا كان الصوم يشمر التقوى وعفة النفس ، واستقامة الجوارح ويقظة الضمير ، ورحمة القلب ، وخشية الرب فإن هذه الفضائل تنعكس على المجتمع كله ، وتنشر بركاتها عليه ، وقد أشار كلام الغزالي

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ٢٨

<sup>(</sup>٢) زَادُ المُعادِ في هدى خير العباد : ١٥٢/١ .

وابن القيم إلى كشير من هذه الأثبار، ومعنظمها مستقى إما من القرآن الكريم، أو من كلام النبي على .

والتقوى التى جعلها الله غاية للصيام ، والجُنَّة التى وصف بها النبى الصوم يمكن أن يندرج تحتها كل ما أدركنا وما لم ندرك من حكم الصيام ، فليس للتقوى حد تقف عنده ، أو غاية تنتهى إليها ، وكذلك الجنة قد تكون من التقصير ، والمخالفات ، وقد يرقى بها صاحبها فتكون من الشبهات ، وقد يزداد رقيا فتصبح جنة من الغفلات والخطرات .

ويشير ابن القيم في موطن آخر من كتابه القيم: « زاد المعاد في هدى خير العباد » إلى لون آخر من بركات الصوم فيقول: لما كان صلاح القلب واستقامته على طريق سيره إلى الله تعالى متوقفا على جمعيته على الله ولم شعثه ، بإقباله بالكلية على الله تعالى ، فإن شعث القلب لايلمه إلا الإقبال على الله تعالى ، وكان فضول الطعام والشراب ، وفضول مخالفة الآثام ، وفضول الكلام ، وفضول المنام ، مما يزيده شعثا ، ويشتته في كل واد يقطعه عن سيره إلى الله تعالى ، أو يضعفه أو يعوقه اقتضت رحمة العزيز الرحيم بعباده أن شرع لهم من الصوم ما يذهب فضول الطعام والشراب ويستفرغ من القلب أخلاط الشهوات المعوقة له عن سيره إلى الله تعالى ، وشرعه بقدر المصلحة ، بحيث ينتفع به العبد في دنياه وأخراه ، ولايقطعه عن مصالحه العاجلة والأجلة (۱) .

إن المجتمع الذي يستقيم على شريعة الصوم يكون مجتمعا قويا في عقيدته ، قويا في استجابته لأمر ربه ، قويا بتهاسكه وتراحمه ، قويا بأخلاقه الكريمة ، وشهائله النبيلة .

إنه مجتمع تسوده مراعاة أمر الله ، وأداء أمانته ، والغيرة على دينه تسوده

<sup>(</sup>۱) زاد الماد : ۱۸۸۱ .

الأمانة ، ويختفى فيه الجحود والحيانة ، يسوده الصدق ويندر فيه الكذب ، يسوده الصراحة والإخلاص ، ويقل فيه الكذب والمداهنة .

إن تأثير الصوم لايقف عند حد ، فإن الله سبحانه لايقبل من الصيام الا ما ابتغى به وجهه ، وأثمر لصاحبه بعدا عن الشهوات والموبقات ، واستمساكما بالخبرات والقربات ، يقول النبى على الله : « من لم يدع قول الزور ، والعمل به فليس لله حاجة في أن يدع طعامه وشرابه » (1) ويقول : « كم من صائم ليس من صيامه إلا الجوع ، وكم من قائم ليس من قيامه إلا السهر ». (1)

#### شهر رمضان

وقد اختار الله سبحانه .. بحكمته البالغة .. شهر رمضان المبارك ليكون موسم الصيام المفروض على المسلمين من كل عام ، وقد أشار القرآن الكريم إلى السر في اختيار هذا الشهر لهذه الفريضة المباركة ، ذلك أنه الشهر الذي أنزل فيه القرآن هدى للناس وبينات من الهدى والفرقان .

يقول الله تعالى: ﴿ يَاأَيّهَا اللّهِن آمنوا كتب عليكم الصيام كها كتب على اللّهُن من قبلكم لعلكم تتقون ، أياما معدودات فمن كان منكم مريضا أو على سفر فعدة من أيام أخر ، وعلى اللّهِن يطيقونه فلية طعام مسكين ، فمن تطوع خيرا فهو خير له ، وأن تصوموا خبر لكم إن كنتم تعلمون شهر رمضان الذي أنزل فيه القرآن هدى للناس وبينات من الهدى والقرقان ، فمن شهد منكم الشهر فليصمه ومن كان مريضا أو على سفر فعدة من أيام أخر ، يريد الله بكم اليسر والايريد بكم العسر ، ولتكملوا العدة ، ولتكبروا الله على ما هداكم ولعلكم تشكرون ﴾ (1)

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري ,

<sup>(</sup>٢) رواه النسائي وابن ماجه والحاكم وقال صحيح على شرط البخارى

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة ١٨٥ .. ١٨٥

يقول السيد أبو الحسن الندوى: وجعل الله الصوم فى رمضان ، فجعل أحدهما مقرونا بالآخر ، مرتبطا به ، فذلك قران السعدين ، والتقاء السعادتين فى حكمة التشريع ، وذلك لأن رمضان قد أنزل فيه القرآن ، فكان مطلع الصبح الصادق فى ليل الإنسانية الغاسق ، فحسن أن يقرن هذا الشهر بالصوم ، كما يقترن طلوع الصبح الصادق بالصوم كل يوم ، وكان أحق شهور الله ـ بها خصه الله من يمن ، وسعادة ، وبركة ورحمة ، وبما بينه وبين القلوب السليمة من صلة خفية روحية : بأن يصام نهاره ويقام ليله .

وبين الصوم والقرآن صلة متينة ، ولذلك كان رسول الله على يكثر من تلاوة القرآن في رمضان ، يقول ابن عباس رضى الله عنه : (كان رسول الله هي أجود الناس ، وكان أجود ما يكون في رمضان حين يلقاه جبريل ، وكان يلقاه جبريل في كل ليلة من رمضان فيدارسه القرآن فلرسول الله هي حين يلقاه جبريل أجود بالخبر من الربح المرسلة ) .

وينقل عن بعض رسائل العارف بالله ، العالم الربائي أحمد بن عبد الأحد السرهندي في بعض رسائله كليات مشرقة في ذلك يقول :

إن لهذا الشهر مناسبة تامة بالقرآن ، وبهذه المناسبة كان نزوله فيه وكان هذا الشهر جامعا لجميع الخيرات والبركات ، وكل خير وبركة تصل إلى الناس في طول العام قطرة من هذا البحر ، وإن جمعية هذا الشهر سبب لحمعية العام كله وتشتت البال فيه سبب للتشتت في بقية الأيام ، وفي طول العام ، فطويي لمن مضى عليه هذا الشهر المبارك ورضى الله عنه ، وويل لمن سخط عليه ، فمنع من البركات ، وحرم من الخيرات (١) .

<sup>(</sup>١) وسائل الامام الرباني الشيخ أحمد بن عبّد الأحداثسرهندي ٨/١ المتوفى سنة ١٠٣٤هـ ( الأركان الأربعة إلأبي الحسن الندوي صفحة ١٩٧ )

ويقسول في رسالة أخرى: (إذا وفق الإنسان للخيرات، والأعمال الصالحة في هذا الشهر حالفه التوفيق في طول السنة، وإذا مضى هذا الشهر في توزع بال، وتشتت حال مضى العام كله في تشتت وتشويش) (1)

لقد أصبح رمضان بها شرع فيه من صيام ، وسن فيه من قيام ، ومارغب فيه من عبادة وذكر ، وتلاوة للقرآن الكريم ، وصدقات وتراحم موسها قذا من مواسم العبادة المتعددة المناحى ، المتشعبة الجوانب ، تلك العبادات التى تطبع النفوس بطابع الرحمة والخير ، وتغمر المجتمع كله بموجة جارفة من الحب والمودة ، والتعاون والتراحم وتذكر فيه الأمة واجبها نحو دينها ، ونحو كتاب الله اللي أنزل عليها .

نعم إن هذا الشهر يحدث تغييرات بعيدة المدى في حياة الناس ، ويعلمهم كيف يحيون ، وكيف يستعدون للحياة الآخرة . وكم من معرض عن ريه ، مقصر في واجبه نحو نفسه ، منحرف المسلك ، عاد بهذا الشهر وبالروحانية والإشراق والصفاء التي تغمر المجتمع فيه مقبلا على ربه ، منشرح الصدر بطاعته ، مستقيم السلوك ، عف اليد ، طاهر القلب ، نقى الضمير .

وكم من عبد كان يسير تارة ، ويعثر تارة ، يقبل على ربه حينا ، ويعرض أحيانا ، لايكاد يذوق لذة العبادة وصفاءها ، حتى يقع في مرارة التقصير وكدره ، أكرمه الله في ذلك الشهر بإقبال لا إعراض بعده وصفاء لايشوبه كدر ، ورضا لايعقبه سخط .

كم أنه فيه من عطاء لعباده بحسب أحوالهم ، وبحسب أعالهم ، أحسنوا فأحسن الله إليهم ، وتقربوا إلى ربهم فتقرب إليهم ، وهل جزاء الإحسان إلا الإحسان .

<sup>(</sup>١) رسالة (٤٥) أيضا (الأركان الأربعة صفحة ١٩٧) .

#### القران الكريم

ومن العبادات التى لها التعلق الكامل ، والمناسبة التامة بالصيام ، وبشهر رمضان المبارك تلاوة القرآن الكريم ، وتدبر معانيه ، وإحياء القلب به ، وقد ورث المسلمون سنة الاهتهام بتلاوة القرآن فى ذلك الشهر العظيم عن نبيهم محمد ، فقد كان جبريل عليه السلام يدارسه القرآن فى كل ليلة من ليالى هذا الشهر العظيم ، وكان لهذه العبادة ولهذا اللقاء أثرهما فى تدفق الحير على يديه بي ، وجريانه أضعافا مضاعفة .

يقول ابن عباس رضى الله عنه: (كان رسول الله على أجود الناس بالخير، وكان أجود ما يكون في رمضان حين يلقاه جبريل ، وكان جبريل يلقاه في كل ليلة من رمضان فيد ارسه القرآن ، فلرسول الله على أجود بالخير من الربع المرسلة ). (1)

والقرآن الكريم هو كتاب الله عز وجل ، وهو الذكر الحكيم ، وهو النور المبين وهو الحبل الذي تحيا به النور المبين وهو الحبل الذي من اعتصم به نجا ، وهو الروح الذي تحيا به القلوب ، وتستنير البصائر ، لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه ، تنزيل من حكيم حميد .

وفى الحديث الذى رواه الترمذى : «كتاب الله فيه نبأ ما قبلكم ، وخبر ما بعدكم ، وحكم ما بينكم ، هو الفصل ليس بالهزل ، من تركه من جبار قصمه الله ، ومن ابتغى الهدى فى غيره أضله الله ، وهو حبل الله المتين وهو الذكر الحكيم ، وهو الصراط المستقيم ، وهو الذي لا تزيغ به الأهواء ، ولا تلتبس به الألسنة ، ولا يشبع منه العلماء ، ولا يخلق عن كثرة الرد ، ولا تنقضى عجائبه ، هو الذي لم تنته الجن إذ سمعته حتى قالوا :

<sup>(</sup>١) رواه البخاري .

﴿ إنا سمعنا قرآنا عجبا يهدى إلى الرشد فآمنا به ﴾ من قال به صدق ومن عمل به أجر، ومن حكم به عدل، ومن دعا إليه هدى إلى صراط مستقيم، (¹).

هو هداية للقلوب بها اشتمل عليه من ألوان الإعجاز: اللغوى ، والبلاغي ، والنفسي ، والعلمي .

وما من متخصص فى فرع من فروع المعرفة إلا واجد فى القرآن الكريم دقائق وحقائق من العلم الذى تخصص فيه سبق القرآن إلى بيانها بأسلوب يتناسب مع كل عصر ، بحيث لا تقع به فتنة ، ولا تحدث به ريبة ، وذلك لون آخر من الإعجاز والحكمة ، والرحمة ، وقد يكون لبسط القول عن القرآن وعيا فيه من ألوان الإعجاز ، والهداية مواطن أخر ، ذلك أن الذى يهمنا هنا هو الأثر الذى يترتب على هذه التلاوة التى يحرص المسلمون عليها في هذا الشهر الكريم ، ويحتفلون بها أيها احتفال ونكتفى من هذه الآثار الطيبة بالإشارة إلى الأمور الآتية :

أولا: في تلاوة القرآن الكريم معرفة الله عز وجل ، والتعرف إليه ، فيا من كتاب إلا وهو يحمل روح صاحبه ، ويتضمن التعريف بواضعه ، وبخاصة إذا كان قد كتبه عن نفسه ، وعن آثاره وأسراره ، والقرآن الكريم تجلت فيه صفات الحق جل وعلا ، ومراضيه ومساخطه : فقيه يَجِدُ المؤمن صاحب القلب النقى ، والعقل المتدبر ، عظمة العظيم وسطوة الجبار ، وعفو السرحيم وإحسان المحسن ، ولطف اللطيف ، وحكمة الحكيم ، وعبة المودود ، ولمذلك فهو أجل أنواع الذكر ، لأنه ذكر الله بكلامه ، ووصف له بها وصف به نفسه ، وثناء عليه بها أثنى به على ذاته ، وبالطريقة التي اختيارها وإحكمها ؛ ومن أجل ذلك فهو حياة القلوب ، ونود

<sup>(</sup>١) رواء الترمذي .

البصائر، وباعث الهمم: به تطمئن القلوب، وتنشرح الصدور، وتسكن الخواطر، وتسارع النفوس إلى ربها راغبة راهبة:

﴿ الله نزل أحسن الحديث كتابا متشابها مثانى تقشعر منه جلود الذين بخشون ربهم ، ثم تلين جلودهم وقلوبهم إلى ذكر الله ، ذلك هدى الله يهدى به من يشاء ، ومن يضلل الله فها له من هاد ﴾ (١)

﴿ كتاب أنزلناه إليك مبارك ليدبروا آياته وليتذكر أولو الألباب ﴾ (١) ﴿ لو أنزلنا هذا القرآن على جبل لرأيته خاشعا متصدعا من خشية الله ، وتلك الأمثال نضرها للناس لعلهم يتفكرون ﴾ (٣) .

ثانيا: في تلاوة القرآن الكريم تذكر لشريعة الله ، وما يريده رب العباد من : العباد من صلاة ، وزكاة ، وصيام ، وحج ، ونسك ، وبر وتراحم ، وتحاب وتالف ، وصدق حديث ، وأداء أمانة ورعاية للعهود ، ووفاء بللوائيق ، وما يترتب على ذلك من أجر جزيل ، وثواب عظيم في العاجلة والآجلة لن أخلص ذلك لله وحده ، وابتغى به وجهه ، وقام به إيانا واحتساباً ثم تذكر لما نهى الله عنه ، وحذر منه من تقصير وخالفات ، وفواحش وموبقات ، سواء تعلقت بالقلوب كالحقد والحسد وسوء الظن والكبر والعجب ، والفخر والرياء وحب المحمدة ، أو بالجوارح كالكذب والغيبة والسرقة ، والزنا ، وشرب الخمر ، ولعب الميسر ، والسحر ، وقذف المحصنات الغافلات ، وتذكر لما رصد الله على ذلك من عقاب ، ورتب عليه من عذاب نفسى ، وجسدى ، وحومان مادى وأدبى : منه ما يعجله عليه من عذاب نفسى ، وجسدى ، وحومان مادى وأدبى : منه ما يعجله الله في الدنيا ، ومنه ما هو مرصود لمستحقه في آخرته جزاء وفاقا على ما اكتسب من آثام ، وفرط في جنب الله .

<sup>(</sup>١) سورة الزمر : ٢٣

<sup>(</sup>٢) سورة ص : ٢٩

<sup>(</sup>٢) سورة الحشر: ٢١

ولا ريب أن للصيام أثراً عظيها في إعداد المسلم للعبادة ، وتأهيله لجنى شمراتها ، والانتفاع بخيراتها وبركاتها ، فإن النفوس به تصبح مستعدة للمخير ، راغبة في البر ، كارهة للشر ، خاتفة ونافرة من الفجور ، وإذا كانت النسلاوة عبادة لها ثهارها فإن هذه الثهار تكون أزكى وأنمى وأبقى إذا كان القلب مستعدا والنفس متهيئة ، وكأنها كانت هذه الحكمة تجول في خاطر النبى على حين قرن بينها في أنها يَشْفَعان لصاحبها ، ويَشَفَعان فيه ، يقول يقول عليه الصلاة والسلام : « الصيام والقرآن يشفعان للعبد : يقول الصيام : رب منعته المطعام بالنهار فشفعني فيه ، ويقول القرآن : رب منعته المليل فشفعني فيه قال : قيشَفْعان » (1) .

## الحسيج

الحج هو الركن الخامس في الإسلام ، وهو الفريضة التي تستوجب مفارقة المالوفات والعادات استجابة لرب الأرض والسموات .

والحج تلبية لدعوة الله تبارك وتعالى التي كان أول من أعلنها في الناس إبراهيم الخليل عليه الصلاة والسلام حين قال له ربه: ﴿ وأذن في الناس بالحسج يأتوك رجالا وعلى كل ضامر يأتين من كل فج عميق ، ليشهدوا منسافع لهم ويذكروا اسم الله في أيام معلومات على ما رزقهم من بهيمة الأتعام ، فكلوا منها وأطعموا البائس الفقير ، ثم ليقضوا تفثهم وليوفوا نلورهم ، وليطوفوا بالبيت العتيق ﴾ (٢).

ولهمذا فإن المسلم حين يستعمد لتلبية هذه الدعوة بالإحرام: الذي يفارق فيه العادات والمألوفات ، وبتطهير باطنه : بالنية الصادقة ، والتوبة النصوح ، وتعلهمير ظاهره : بالاغتسال فإنه يعلن استجابته لأمر ربه

<sup>(</sup>۱) رؤه أحمد

<sup>(</sup>٢) سورة الحيج : ٢٧ ـ ٢٩

الحبح وما فيها من خير فقال : تحت عنوان (شعائر الله وحكمتها) - :

وقد اختيار الله أمورا ظاهرة محسوسة اختصت به ، ونسبت إليه ، وتجلت عليها رحمته ، وحفتها عنايته بحيث إذا رؤيت ذكر الله ، وارتبط بها وقائع وحوادث ، وأفعال وأحوال تذكر بأيام الله وآلآنه ، ودينه وتوحيده ، وحسن بلاء أنبيائه ، وسهاها (شعائر الله) التي جعل تعظيمها تعظيمه والتفريط في جنبها تفريطا في جنبه ، وسمح للناس أن يقضوا بها حنينهم الكامن في نفوسهم ، ورغبتهم الفطرية في الدنو والمشاهدة ، بل حث على ذلك ، ودعا إليه فقال : ﴿ ذلك من يعظم شعائر الله فإنها من تقوى القلوب ﴾ (١) . وقال : ﴿ ذلك ومن يعظم حرمات الله فهو خير له عند ربه ﴾ (١) .

إنه ما من مكان أو شعيرة فى الحج إلا وهو يثير من الذكريات ويهيج من العواطف ما هو كفيل يإحياء القلوب ، وتوجيهها إلى ربها ، وخلعها عها يباعد بينها وبينه ، وغرس مشاعر الحب والحنان ، والتراحم ، والتناصر بين المسلمين على اختلاف الجناسهم وألوانهم ، بل على اختلاف الأزمان التي عاشوا فيها ، والمواطن التي ينتسبون إليها ، يحس المؤمن بحب ، وحنين نحو إخوانه الذين سبقوه بالإيهان ، وجاهدوا في الله حق جهاده ، ويذكر بوقوفه على عرفات وقفته ووقفة الناس بين يدى ربهم يوم القيامة ، فتستيقظ الضهائر ، وتخشع القلوب .

ويذكر وقوف الرسول على بعرفة فى حجة الوداع ومن حوله المهاجرون ، والأنصار ، والمسلمون من كافة أنحاء جزيرة العرب ، وهو يخطب فيهم خطبته المشهورة الجامعة :

« أيها الناس اسمعوا قولى فإني لا أدرى لعلى لا ألقاكم بعد عامي هذا

<sup>(</sup>١) سورة الحج : ٣٢

<sup>(</sup>٢). سورة الحج : ٣٠ ، الأركان الأربعة .

بهذا الموقف أبدا ، أيها الناس إن دماءكم وأموالكم عليكم حرام إلى أن تلقوا ربكم كحرمة يومكم هذا وكحرمة شهركم هذا ، وإنكم ستلقون ربكم فيسألكم عن أعمالكم وقد بلغت . فمن كانت عنده أمانة فليؤدها إلى من التمنيه عليهما ، وإن كل ربا موضوع ، ولكن لكم رءوس أموالكم : لا تظلمون ولا تظلمون . قضى الله أنه لا ربا وإن ربا العباس بن عبد المطلب موضوع كله ع.

إلى أن يقول: وأيها الناس: إن لكم على نسائكم حقاً ، ولهن عليكم حقاً ، ولهن عليكم حقاً ، لكم عليهن أن لا يوطئن فرشكم أحداً تكرهونه ، وعليهن أن لا يأتين بفاحشة مبينة ، فإن فعلن فإن الله قد أذن لكم أن تهجروهن في المضاجع ، وتضربوهن ضرباً غير مُبرَّح ، فإن انتهين فلهن رزقهن وكسوتهن بالمعروف ، واستوصوا بالنساء خيراً ، فإنهن عندكم عوان لايملكن لأنفسهن شيئا . وإنكم إنها أخذ تموهن بأمالة الله ، واستحللتم فروجهن بكلمة الله ، فاعقلوا أيها الناس قولى فإنى قد بلَّغت .

وقد تركت فيكم ما إن اعتصمتم به فلن تضلوا أبدا أمرا بينا ، كتاب الله وسنة نبيه . . .

أيها الناس: اسمعوا قولى واعقلوه، تعلمن أن كل مسلم أخ للمسلم، وأن المسلمين إخوة، قلا يحل لامرىء من أخيه إلا ما أعطاه عن طيب نفس منه، فلا تظلمن أنفسكم، اللهم هل بلغت؟ ٢

قالوا: اللهم نعم.

فقال رسول الله ﷺ: «اللهم اشهد».

ويذكر كذلك إكمال الدين وإتمام النعمة على هذه الأمة حينها أنزل الله على رسوله ﷺ في هذا الموقف في يوم الجمعة عشية عرفة ﴿ اليوم أكملت

لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام دينا (١) ﴾ .

ففى الحيج يربط المسلم قلبه بذكريات أبى الأنبياء إبراهيم - عليه الصلاة والسلام ... وما كان منه من : جهاد ، وتضحية ، وتقليمه أمر ربه على النفس ، والولد دون ما تردد أو جزع ، وإنها لعبرة أنّ يؤمر عليه الصلاة والسلام .. وهو الأثير عند ربه ، الوفى بعهده - أن يذبح ولده الوحيد بيده بعد أن أصبح قرة عينه ، وسكينة نفسه ، ولكنه يستجيب استجابة المؤمن بحكمة ربه ، ويعرض ذلك على ولده فيستجيب كذلك ، ويكون من أمر الله عز وجل ولطفه ، وعطائه ومنته ماذكره سبحانه في كتابه عبرة لمن أراد أن يعتبر ، وذكرى لمن أراد أن يتذكر : ﴿ فبشرناه بغلام حليم ، فلما بلغ معه السعى

فلم أسلم وتله للجبين ، وناديناه أن يا إبراهيم قد صدقت الرؤيا إنا كللك نجزى المحسنين ، إن هذا لهو البلاء المبين وفديناه بذبح عظيم ، وتركنا عليه في الآخرين سلام على إبراهيم ، كذلك نجزى المحسنين ﴾ (٢) .

إن الحج بعث لهذه العبرة ، وإحياء لهذه الموعظة الفذة التي يسوقها الله تبارك وتعالى للمسلمين من خلال تلك القصة الفذة التي أجراها الله على نبيه وخليله إبراهيم وابنه إسهاعيل عليهما الصلاة والسلام .

وفى الحج تذكر لنصائح القرآن الكريم التى اقترنت به ، وما فيها من حكم وأسرار ، نشذكر تلك الآية التى نزلت تنهى المسلمين عن تمكين المشركين من الحج بعد عامهم هذا .. وهو العام الهجرى الناسع ـ وما كان

<sup>(</sup>١) مىورۇ المائدۇ : ٣

<sup>(</sup>Y) سورة الصفات : ۱۰۱ - ۱۱۰

من توجيه الله لمن يعتمدون على هذا الموسم فى معايشهم بأن حظر الحج على المشركين لن يضيرهم فى شيء ، وأن الرزق بيد الله يمنحه من شاء متى شاء : ﴿ يَا أَيِّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا إِنَّهَا المُشْرِكُونَ نَجِسَ فَلا يَقْرِبُوا المسجد الحرام بعد عامهم هذا ، وإن خفتم عيلة فسوف يغنيكم الله من فضله إن شاء إن الله عليم حكيم ﴾ (١).

نتذكر أن المعايش بيد الرزاق فلا ينبغى أن يكثر بها انشغالنا ، وليكن على الله سبحانه اعتبادنا بعد أداء ما افترضه ، والقيام بها أوجبه ، وفي نفس المعنى يخاطب الله عز وجل نبيه عليه الصلاة والسلام ق كتابه : ﴿ وأمر أهلك بالصلاة واصطبر عليها لاتسألك رزقا ، نحن نرزقك والعاقبة للتقوى ﴾ .

ونتذكر كذلك أن الحج : إنها هو تعويد على مكارم الأخلاق ، ومقابلة السيئة بالحسنة ابتغاء وجه الله ، وإحسان إلى الناس طلباً للإحسان من الملك الديان ﴿ الحج أشهر معلومات ، فمن فرض فيهن الحج فلا رفث ، ولا فسوق ، ولا جدال في الحج ، وما تفعلوا من خير يعلمه الله ، وتزودوا فإن خير الزاد التقوى ، واتقون يا أولى الألباب ﴾ (٢).

والحق أن الحج بها فيه من أوضاع ، وشعائر ، ودعوات ، وابتهالات ، وذكريات : مدرسة تملأ القلب رضا وسكينة ، وإيهاناً وطمأنينة ، وتغمره بالحير من جميع نواحيه ، فيعمود مسلها مؤمناً حقاً وصدقاً ، مسارعاً للاستجابة لربه الذي خلق فسوى ، وقدر فهدى ، يصدق عليه قول الصدادق المصدوق في : ﴿ ذاق طعم الإيهان من رضى بالله ربا ، وبالإسلام دينا وبمحمد من أرسولا ﴾ (٣) .

<sup>(1)</sup> سورة التوية : ۲۸

<sup>(</sup>٢) سَوْنَ الْبِلَارَ ١٩٧٠.

<sup>(</sup>۴) رواد تسلم

والله من وراء القصد

وهمو وحمده ولى التوفيق ، والهمادى لأكرم سبيل وأقوم طريق ، لاحول ولا قوة إلا به ولا ملجاً منه إلا إليه .

نسأله ونضرع إليه أن يعيننا على ذكره وشكره وحسن عبادته



#### خاتمة

وبعد هذه الجولات التي طوفنا فيها حول موضوع العبادة وما يتعلق سا.

وبيان مالها من صلة وثيقة بالإيهان، والأخرلاق والعمل والسلوك.

وبيان مالها من تأثير على الناس أفراداً، وجماعات فى حاضرهم، ومستقبلهم: فى المبتدا من أمورهم، والمنتهى بطريقة تربط بين النصوص والأذواق، وتحلل إشارات القرآن والسنة فإننى أحمد الله تبارك وتعالى على توفيقه ومعونته. فقد نبه هذا العمل إلى أمور كثيرة يحتاج إليها المؤمن والعالم.

ويستطيع المتصفح لهذا الكتاب أن يضع بده على كثير من: المعارف والعلوم التي يطمئن إلى قوة براهينها، ودقة استنباطها. وبحسبنا أن نضع بين يدى القارىء بعض هذه المعالم البارزة:

- \_ العبادة : اتجاه كامل إلى الله بالقلوب والجوارح .
- ـ العبادة : شكر لله وأعتراف بفضله لأنه الحالق الرازق .
- \_ ليس المنظور إليه في العبادة كثرتها ، وإنها المنظور إليه إخلاصها لله ، ومدى الإقبال عليه فيها .
- \_ القلوب : كالأبدان تعتربها الأعراض والأمراض ، والصحة والسقم .
  - ـ العبادة : مطلوبة ومشروعة لذاتها ، ولأثارها .
  - العبادة : لاتسقط عن العبد بحال مادام أهلا للتكليف .
    - \_ العبادة : شرف للعابدين ، وقدم صدق للمتقين .
    - ـ العبادة : سبب العطاء في الدنيا ، والنعيم في الآخرة .
  - \_ يتفاوت ثواب العبادة لاعتبارات كثيرة في معرفتها تحير كثير.

- \_ الإيهان والعبادة مقترنان : لاعبادة بدون إيهان ، ولا إيهان لمن أهمل العبادة .
  - \_ الإيمان : نعم الدافع إلى العبادة .
- \_ العبادة : ضرورية للداعية تصفية لقلبه ، وتطهيرا لنفسه ، وتقربا الى ربه .
- \_لكل عبادة سر خاص في إصلاح العبد فالعبادات للإنسان كالأدوية للأبدان .
- البعد عن الآثام ، والعزوف عن الحرام يجعل العبد موفقاً للطاعات ، معاناً على العبادات .
  - \_ إنكار الفتن ، وكراهيتها : يقوى الإيبان ، ويحصن الإنسان .
    - ـ العبادات : خير عاصم من شر فتن الدنيا .
    - ـ عبادات الإسلام: أسوار تحرس الدين ، وتصون اليقين .
      - \_ من وفق إلى العبادات أعين على الفضائل .
  - . من رزق الفضائل ، وأبعد عن الرذائل أعين على العبادات .

#### النصائح

إن الإقبال على المدين ، وتبنى قضاياه وإقامة شعائره في مدارسنا وجامعاتنا ومصالحنا ومجامعنا ضرورى لرفعة شأننا في هذه الحياة مثلها هو ضروري لسعادتنا حين نلقى الله .

لذلك فإنى أطالب : بأن يتبنى ولاة الأمور هذه القضية ، وينشروها بكل ما يستطيعون من وسائل النشر والإعلام ، نشر العارف بها ، الغيور عليها .

أطالب بأن يكون للصلاة - وهي عياد الدين - مَكَانها الرسمي بين كل جماعة في مدرسة ، أوجامعة ، أو لجنة : في الجيش والشرطة ومعسكرات العمل ونحوها ، وأن يكون الكبار أسوة حسنة للصغار في ذلك .

أطالب بأن نتخلى عن النظرة المادية الضيقة للأمور ، لننظر إليها نظرة المؤمن بربه الموقن بحكمته ، الراجى لرحمته ، الحائف من عذابه ، وذلك بأن نأخذ الشريعة وتعاليمها وآدابها مأخذ الجد في حياتنا .

وأن نرفع شعار: الدين فوق المنفعة ، الشريعة لا الهوى حكمة الرحمن لاتخبط الإنسان .

وأسوق في هذا إشارات :..

قوله تعالى : ﴿ يمحق الله الربا ، ويربى الصدقات ، والله لايحب كل كفار أثيم ﴾ (١) .

لايتبغي أن يكون تشجيع السياحة بها تجلبه من موارد مادية في بعض

<sup>(</sup>١) سورة ألبقرة ٢٧٦

البلاد الإسلامية سببا في إغضاء العيون عما يكتنفها من سوءات وموبقات.

لاينبغى أن تقف السلطة على الحياد بشان التيارات التى تخالف الدين ، وتحاربه بل عليها أن تتدخل ولو بوسائل الإعلام على أقل تقدير إن عليها كسلطة مسلمة أن تفهم الدين ، وتتبنى مافيه من حقائق ونصائح .

وأخيرا فليس هذا سببا لانكهاش اقتصادى أو اجتهاعى أو دولى ، وإنها هو انفتاح إلى الخير والفلاح ، ويكفى : أن ننظر من حولنا إلى بلاد تحافظ على دينها ، وتغار عليه ، قد فتح الله لها أبوابا من السعادة والرفاهية لم تكن تحلم بها .

وأخيرا ماذا أقول ؟ وبم أختم هذه الكلمات ؟

أسوق نصيحة نوح عليه الصلاة لقومه : ﴿ فقلت استغفروا ربكم إنه كان غفارا يرسل السهاء عليكم مدرارا ، ويمددكم بأموال وبنين ، ويجعل لكم أنهارا ﴾ (١)

أم أذكر نصيحة مؤمن آل فرعون : ﴿ ياقوم إنها هذه الحياة الدنيا مناع ، وإن الآخرة هي دار القرار ، من عمل سيئة فلا يجزى إلا مثلها ، ومن عمل صالحا من ذكر أو أنئي وهو مؤمن فأولئك يدخلون الجنة يرزقون فيها بغير حساب ﴾ (٢) ﴿ إن في ذلك لذكرى لمن كان له قلب أو ألقي السمع وهو شهيد ﴾ (٢) أم أسوق هنا ما افتتح الله تبارك وتعالى به كتابه بعد فاتحة الكتاب .

<sup>(</sup>١) سورة نبوح ١٠ ـ ١٢

<sup>(</sup>٢) صورة غافر ٣٩ ، ١٤

<sup>(</sup>۲) سررة في ۲۷

## بسم الله الرحمن الرحيم

و آلم ذلك الكتباب لا ربب فيه هدى للمتقين ، اللذين يؤمنون بالغيب ، ويقيمون الصلاة ومما رزقناهم ينفققون ، والذين يؤمنون بها أنزل من قبلك وبالآخرة هم يوقنون ، أولئك على هدى من ربهم ، وأولئك هم المفلحون ﴾ (1). صدق الله العظيم

« اللهم صَلِّى وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آل سيدنا محمد كها صليت على سيدنا إبراهيم ، وبارك على سيدنا إبراهيم ، وبارك على سيدنا محمد وعلى آل سيدنا إبراهيم وعلى آل سيدنا إبراهيم وعلى آل سيدنا إبراهيم في العالمين إنك حميد عجيد ».



<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ١- ٥ .

### المراجسيع

- \_ إحياء علوم الدين: لحجة الإسلام الإمام أبى حامد الغرالى \_ دار الشعب،
- ـ الإسلام دين الفطرة: للأستاذ إبراهيم الجبالى ـ تحقيق محمد موفق أبو اليسر البيانوني . مكتبة الهدى ـ حلب ١٣٩٢ هـ ـ ١٩٧٢م .
  - أسنى المطالب في أحاديث مختلفة المراتب :
  - للشيخ محمد ابن السيد درويش ــ المكتبة التجارية الكبرى بمصر .
- الإصابة في تمييز الصحابة: للحافظ ابن حجر العسقلاني المتوفي سنة ٨٥٢ هـ نشر مكتبة الكليات الأزهرية.
- الإيمان : الدكتور عبدالحليم محمود دار الإسلام القاهرة ١٩٧٢م
  - الإيمان والحياة: الدكتور يوسف القرضاوى ــ مكتبة وهبة
- البداية والنهاية : لِلْحافظ المفسر المؤرخ ابن كثير القرشي المتوفى سنة ٧٧٤هـ مكتبة ومطبعة محمد صبيح وأولاده ، .
  - بهجة النفوس: لابن أبي جمرة .
  - الترغيب والترهيب: للحافظ زكى الدين المنذرى المتوفى سنة ٦٥٦هـ.
  - التفكير فريضة اسلامية : الأستاذ عباس محمود العقاد ... دار الهلال
- تفسير القرآن العظيم: الحافظ الفقيه المفسر: ابن كثير القرشى ــ دار إحياء الكتب العربية عيسى الحلبي وشركاه.
  - جامع العلوم والحكم: في شرح خمسين حديثًا من جوامع الكلم:
     للحافظ: ابن رجب الحنبلي المتوفى سنة ٥٧٥هـ.
  - تحقيق الدكتور محمد أحمدى أبو النورـــ مطابع الأهرام التجارية .
- حجة الله البالغة : للإمام الكبير الشيخ أحمد المعروف بشناه ولى الله أبى عبدالرحيم الدهلوي ــ تحقيق ومراجعة الشيخ سيد سابق . دار الكتب

- الحديثة بالقاهرة ، ومكتبة المثنى ببغداد .
- ـ حقائق الإسلام وأباطيل خصومه: للأستاذ عباس محمود العقاد ــ دار الملال
  - \_ الرحمة المهداة في فضل الصلاة: للإمام النبهاني
- .. رسالة التوحيد: للإستاذ الإمام الشيخ محمد عبده مطبعة المنار بمصر سنسة ١٣٤٦هم.
- رياض الصالحين : من كلام سيد المرسلين : للإمام أبى زكريا محيى الدين النووى المتوفى سنة ٦٧١هـ مكتبة الجمهورية المصرية بالصنادقية بمصر .
- ـ زاد المعاد في هدى خير العباد : للإمام شمس الدين ابن قيم الجوزية المتوفى سنة ١٥٧هـ مكتبة ومطبعة مصطفى الحلبي وأولاده بمصر.
  - صحيح الإمام مسلم بن الحجاج يشرح النووى :
     المطبعة المصرية ومكتبتها .
- \_ صيد الخاطر: للعلامة أبى الفرج عبد الرحمن بن الجوزى \_ تحقيق الشيخ محمد الغزالي .
- العبادة : أحكمام وأسرار : للدكتور عبدالحليم محمود دار الكتب الحديثة . الطبعة الأولى ١٣٨٨هـ ١٩٦٨ .
- ـ العبادة فى الإسلام: للدكتور يوسف القرضاوى ــ دار الإرشاد للطباعة والنشر والتوزيع ثانية ١٣٩١هـ ١٩٧١م
- العبودية : للعلامة تقى الدين بن تيمية المتوفى سنة ٧٢٨هـ المكتب الإسلامي للطباعة والنشر.
  - العقيدة الإسلامية والأخلاق :
- فتح البارى بشرح صحيح البخارى : للحافظ ابن حجر العسقالاني المتوفي سنة ٥٦هـ مكتبة ومطبعة

- مصطفى الحلبي مصر .
- فقه السيرة: للشيخ محمد الغزالى خرج أحاديثه محدث الشام العلامة محمد ناصر الدين الألباني نشر دار الكتب الحديثة بالقاهرة .
  - ـ القاموس المحيط : للفيروز أبادى .
  - المطبعة الحسينية المصرية \_ طبعة ثانية سنة ١٣٤٤هـ
- كشف الحفا ومزيل الالتباس عها اشتهر من الأحاديث على ألسنة الناس : للشيخ اسهاعيل بن محمد العجلوني المتوفى ١٣٦٣هـ نشر وتوزيع مكتبة التراث الإسلامي ـ حلب .
- ن لسان العرب: للعلامة جمال الذين بن منظور المتوفى سنة ٧١١هـ الدار المصرية للتأليف والترجمة .
- ـ مدارج السالكين بين منازل « إياك نعبد و إياك نستعين » . للعلامة شمس الدين ابن القيم .
- المسائل في أعمال القلوب والجوارح والمكاسب والعقل: للحارث المحاسبي .
- المعجم المفهرس اللفاظ القرآن الكريم: للأستاذ عمد فؤاد عبد الباقى ــ دار الشعب .
- المتقد من الضلال مع أبحاث في التصوف للدكتور عبد الحليم محمود دار الكتب الحديثة .
  - .. المخصص لابن سيده
- النبأ العظيم نظرات في القرآن: الدكتور محمد عبدالله دراز ... مطبعة السعادة ١٣٨٩هـ ١٩٦٩م .

# مَوْقِع الطريقة الدُومِيَّة الخَلْوَتِيَّة

## الفهرس

| الموضوع الصف                                     | سغم |
|--------------------------------------------------|-----|
| تقدمة بقلم الشيخ: محمد زكى الدين محمد أبو القاسم | 1., |
| مقدمة الكتاب                                     | هــ |
| تمهيسك                                           |     |
| الكائنات خلق الله                                | 3   |
| الكائنات مسخرة للإنسان                           | ٥   |
| لله على خلفه حق الطاعة                           |     |
| وعليهم واجب الاستجابة                            | ٩   |
| الباب الأول                                      |     |
| العبادة وما يتعلق بها                            | 10  |
| تعقيب واستطراد                                   | **  |
| شمول العبادة للإنسان بجميع جوانبه                | 20  |
| <del></del> -                                    | ٤٩  |
| العبادة اتباع لقانون الله .                      | ٥٠  |
| _                                                | ٥٦  |
| الفصل الأول                                      |     |
|                                                  | ٦٣  |
| الفصل الثانى                                     |     |
| _ <del>_</del>                                   | ٧٩  |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·            | ۸۷  |

| الصفحة           | لوضوع                                     |
|------------------|-------------------------------------------|
| ٠٠٠٠             | مكمة الصلاة                               |
| J++              | صلاة الجماعة مسلاة الجماعة                |
| 1.0              | جكمة الزكاة والصدقة                       |
|                  | -<br>حكمة الصوم                           |
|                  | حكمة الحج                                 |
|                  | ے<br>إذلال النفس عند الحج                 |
|                  | الفصل الثالث                              |
| م <b>وها</b> ۱۳۱ | ميزان قبول العبادة وس                     |
| 100              | اختلاف ثواب العبادة واسبابه               |
| 178 371          | اختلاف ثواب العبادة باختلاف الأزمنة       |
|                  | الباب الثاني                              |
| <b>\VV</b>       | العبادة والإيمان                          |
| 197              | الرسل عليهم الصلاة والسلام                |
| لام ۱۹۸۰         | الحكمة في اصطفاء الرسل عليهم الصلاة والسا |
| 144              | اخلاق الأنبياء عليهم الصلاة والسلام       |
| Y+Y              | الرسالة الخاتمة                           |
| ;                | وجوب الإيهان بها أخبر به الصادق المصدوق ﷺ |
| Y+4              | جملة وتفصيلاً                             |
| Y19              | وجوب الإيهان بالملائكة                    |
| <b>377</b>       | الإيمان بالقدر                            |
| Y#+              | أفعال العباد                              |
| 744              | التعلل بالأقدار لا معنى له                |

| الصفحة                                             | الموضبوع      |
|----------------------------------------------------|---------------|
| الباب الثالث<br>مبادة وأثرها في الفرد والجماعة ٢٤٧ | JI            |
| الفصل الأول                                        |               |
| أثر العبادة في صلاح الفرد ٢٤٩                      |               |
| 700                                                | الثقوي        |
| دعاة م٢٦٠                                          |               |
| Y79                                                |               |
| الفصل الثانى<br>ر العبادة فى صلاح الجماعة ٢٧٧      |               |
| Y9A                                                |               |
| T'Y                                                |               |
| <b>****</b>                                        | •             |
| T18 317                                            | القرآن الكريم |
| <b>*17</b>                                         | الحسيج        |
| YY0                                                |               |
| ****                                               | es ti         |
| <b>TT</b>                                          | <del></del>   |

رقم الإيداع بدار الكتب ١٨٤ / ٨٩

## هنذا الكشاب

كم كانت حاجتنا ، وحاجة الأجيال من بعدنا ملحّة لكى نجد : من يبصرنا بحقيقة العبادة ، وصحة تدائها ، وصور قبولها .

. خاصــة في هذه العصسور التي اخْتلُت فيهـا المـوازين ، واضطربت القيم ، واختلطت المفاهيم ـ .

ومنهج البحث الذى نقدمه للقراء ... اليوم ... هو : نسيج فتميز . باعتباره : دراسة متخصصة موثقة مستوعبة لكل اطراف الموضوع ، وشتى أفاقه تلتيزم المنهسج العلمى الدقيق في : التعريف والتقسيم ، والاستدلال ، والاستنتاج .

بالإضافة إلى مايتميز به ـ عن الدراسات الاكاديمية ـ من : سلاسسة الاسلوب ، وجسانبية العرض ، وإشراق الماخذ ، ووجدانية الاستنباط شان مؤلفه : العلامة الفاضل : الاستاذ الدكتور على عبد اللطيف منصور في مسيرة حياته ، وطبيعته الفذة المتميزة : بسعة الاطلاع ، وسهولة الاداء ، وقوة الإقناع .

و إذا كان القارىء الكريم يراه .. هنا .. في هذا الكتاب : كاتباً سلسماً ، جذاباً ، ومفكراً : دقيقاً ، وعالماً فاقهاً .

فقد عَرَفَتُهُ منابِرُ الدعوة . في مصر ، وليبيا ، والكويت .

ومقاصير العلم: في الأزهر، والجامعة الإسلامية بالمدينة المنسورة .

واجهزة الإعلام : في الإذاعات القرآنية ، والبرامج العامة في ليبيا ، والمملكة العربية السعودية ، والكويت .

عَرِفَتُهُ رجلًا متميز الأسلوب، متميز العرض، متميز الفكرة ..

ومن هنا كان هذا الكتاب ـ الذى نقدمه للقراء ـ : جماع مايتطلع إليه الباحث عن مواطن الفهم ، والدارس المتفحص عن دقائق العلم ، والمسترشد إلى افضل مناهج الدعوة : بما يحويه من استبعاب الكتاب ، وروح الكاتب .

سائلين الله تعالى أن يجعله خالصاً لوجهه ، وتقلاً في ميزان حسنات مؤلفه ، و أن يجعله نافعاً الناوله الولجميع المسلمين .

دار الصفوة

To: www.al-mostafa.com